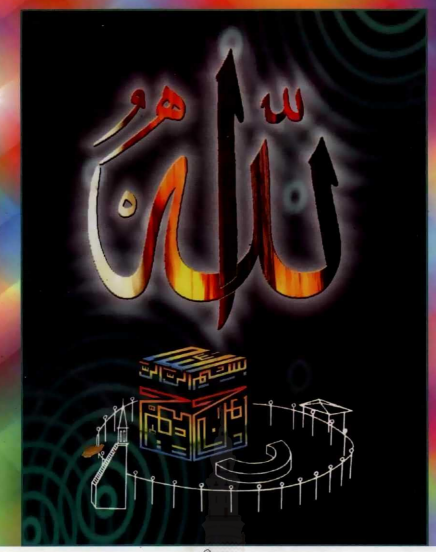
https://ataunnabi.blogspot.com/





تصنيف لطيف

شيخ الشائخ ، قطب ربانی غوث مدانی ، مجوُب بُحانی \_\_\_\_\_ حضرت بیدنا شیخ عبدا لقا در حبث لانی \_\_\_\_

(رَضِي اللهُ تَعَالَى عَنْهُ)

Click Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



https://ataunnabi.blogspot.com/

www.maktabah.org

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

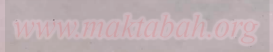




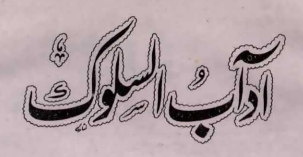
www.maktabah.org

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/



Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



طریقہ فی تصوّف کے آداب سلوکِ روحانیت کے اسلوب عرصةً روحانیت کے آداب سلوکِ روحانیت کے اسلوب عرصةً روحانین کثاقلم

تصنیف لطیت الشائخ، قطب رّبانی، غوث صمدانی، محبُوب شِحانی حضرت سیّدنا شِنح عبدالقادر جبش لانی حضرت سیّدنا شِنح عبدالقادر جبش لانی (دَخِی الله تعکالی عَنْه)

ترجمه (الاستاذ) ظفراقبال کلیار (الاستاذ) طفراقبال کلیار (فاضل به یره شریت)



#### جُمُله حقُوق محفُوظ

باراوّل ایک ہزار بیر = 100روپنے

ورس زيراهتم

مُحُدِّر رَضَاءُ الدِّين صدّلِقَ نجابت على تاررُّ



\_زاویه\_

۸ - سى وربار ماركبيت O لايوك Ph (042) 7113553-7241517

( لوط ) اِسس کِتاب کے مجملہ محاصِل " زاویہ فاؤنڈلیش" کے علمی و تحقیقی مقاصِد کے لیئے وقعت میں۔

Click

فهرست

| 7   | تقديم                                           |
|-----|-------------------------------------------------|
| 14  | مقدمة التحقيق                                   |
| 20  | زيرنظر كتاب ع مختلف نسخ                         |
| 26  | مقدمه                                           |
| 30  | ولول کی غذااورزادراه                            |
| 34  | وہشراب جے پیاسا پانی گمان کرتاہے                |
| 40  | خواہش نفسانی ول کے لیے آفت ہے                   |
| 45  | خالق جس سےرازی ہوو ہی افضل ترین منزل ہے         |
| 56  | حقیقی بھلائی وہ ہے جسے اللہ پیند کرے            |
| 64  | الله تعالى برتو كل كاميابي كى دليل ہے           |
| 70  | پیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف دہ نہیں ہوتے     |
| 77  | ایمان نام ہے عزیمت اور یقین کا                  |
| 80  | عقیدہ جرشیطانی وسوسہ                            |
| 81  | ابتلاءوآ زمائش بفقدرمقام ومرتبه بهوتی ہے        |
| 85  | اس کی چو کھٹ کونہ چھوڑجس کا دروازہ بندنہیں ہوتا |
| 88  | محبت خداوندی سب سے بردی نعمت ہے                 |
| 90  | دل وہ گھرہے جس میں دونہیں ساسکتے                |
| 95  | بہترین کھل چننے کی کوشش کر                      |
| 106 | صبر کاذا کقہرش ہے کیکن ہے بیشہد                 |
|     | 4                                               |

| 108 | محبت کاتر از وخواہش ہے                         |
|-----|------------------------------------------------|
| 109 | محبت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے               |
| 112 | مقامات خلق اور منازل رجال                      |
| 130 | حاسد گویا ناراض رہنے کے لیے پیدا کیا گیاہے     |
| 136 | الله تعالی کےعلاوہ باقی سب کچھ باطل ہے         |
| 137 | ولایت کی راہ بڑی محصٰ ہے                       |
| 140 | شہداور حظل دونوں میں دواء ہے                   |
| 144 | جو کچھ مانگنا ہے اللہ تعالی سے مانگ            |
| 145 | محبوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیزمحبوب ہوتی ہے   |
| 153 | ہوں پرسی سے اجتناب لازم ہے                     |
| 155 | عاشق کی آ کھ کا سرمہ صرف بیداری ہے             |
| 160 | اس کانہ دیناعطااوراس کی اہتلاءر حمت ہے         |
| 171 | قضاءغالب ہےاور موت طالب ہے                     |
| 174 | شکری کے ذریعے نعتوں کی بارش ہوتی ہے            |
| 193 | ا پنفس کوقا بومیں لااس سے پہلے کہ تجھے پھاڑ دے |
| 200 | سخی ہے کوئی فیمتی چیز ہی طلب کر                |
| 213 | ضبطنفس مسرتوں كاذريعه                          |
| 216 | خودسپر دگی اختیار کر محفوظ رہے گا              |
| 220 | تواضع                                          |
| 221 | سرابی صرف پانی ہے مکن ہے۔                      |
|     |                                                |

## تقذيم

بد مست شرانی ہے کی نے پوچھاشر اب کیا؟ کہنے لگابند ہُ خدا! شر اب میں نشے کے علاوہ کیا کچھ اور بھی ہے؟

ای لیے جب بھی میں نے تصوف پر اپنی نگار شات پیش کرنے کا ارادہ کیا تو قلم بول اٹھا۔ ذرا ٹھمر جائے۔ اور جب میں نے اس کے رموز و معارف کا کھوج لگاناچاہا تو بیان نے ساتھ دینے سے انکار کر دیااور کہا رک جائے۔

قلم کو یہ حق پہنچتا ہے کہ وہ اس موضوع کی جلالت شان کے سامنے حیر ان و ششدر تھی جائے۔ نہ ایک قدم آگے ہو ہے اور نہ چیچے ہے۔ تصوف کوئی فلسفیانہ فکر نہیں جسے دوسر ہے منطقی افکار کی طرح منضبط کیا جائے۔ لوگوں کے سامنے بیان ہو، آسانی سے کتب میں مددن ہواور پھر لا بھر بریوں کی زینت بنا دیاجائے۔

بلعہ تصوف ایک نتیجہ خیز فکر اور عملی تحریک ہے جس کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونے سے زندگی کے چنستان میں بہار آجاتی ہے۔ دل و دماغ سیر اب ہوتے ہیں اور اخلاق واطوار سنورتے ہیں۔

جب دل تصوف کا قرار کر لیتا ہے تو اس سے ذوق و شوق میکنے لگ جاتا ہے جس کے پیالے عرش کے تالالال اور جنت کی نہر ول سے بھر ے جاتے ہیں۔ تصوف ایسی فکر نہیں جسے ذہن محفوظ کر لیں۔ زبان بیان کرے اور بس

بلحدوہ اس سے کہیں بلند ایک حقیقت ہے جس کا اصاطہ زبان وہیان کے ہس کاروک نہیں۔اسے معرض تح برییں لانا اور مذہب کی قیدیس مقید کرنا ممکن نہیں۔ تصوف مجاہدہ اور ریاضت ہے۔ یہ وہ پھل ہے جو جمد مسلس سے ہاتھ آتا ہے۔

شریعت اسلامیہ میں تصوف کا صرف ایک ہی مفہوم ہے اور میں قطعی اور آخری مفہوم ہے اور یہ مفہوم وضع کردہ نہیں مشکواۃ نبوت سے لیا گیا ہے اور وہ مفہوم بیہے کہ دنیاکودل سے نکال کر ہاتھوں تک محدود کر لیتا۔

اس لیے تمام بزرگوں کا انفاق ہے کہ تصوف قر آن وسنت پر اخلاص سے عمل پیراہونے کادوسرانام ہے۔اس میں تمام مشرب تمام آرامنفق ہیں۔ کی کو اختلاف نہیں۔ مگر مرور وقت کے ساتھ جب فتوحات کا سلسلہ وسیع ہوا۔ مسلمان عجمیوں سے ملے۔اخذو قبول کا سلسلہ نثر دع ہواتو تصوف میں عجمی فلفے کی آمیزش ہوئی اور اس میٹھے اور پاک وصاف چشمے میں تطرف، فلسفی اوھام اور شطحیات شامل ہو گئیں۔

پھر دہ دفت بھی آیا کہ تصوف نے نفر انیت کے زھد ، ۱۹۰ھ مت کی دنیا بیز اری کو اختیار کیا اور ہندوں جیسی مشکل پندی اور نفس کثی کی تعلیمات اس کا محور و مرکز قرار پائیں۔ یول تصوف اسلامی تعلیمات سے دور ہوتا گیا دوسر بے نداہب سے اس کے روابط بڑھتے گئے اور اس کے فرائض اور نتائج کے در میان تعلقات کمز وریڑ گئے۔

پھر آہتہ آہتہ تصوف ایک بانچھ مفہوم بن کررہ گیا جے زندگی کے تقاضوں سے کوئی ہم آہنگی نہیں تھی۔اور نہ کسی طرح وہ عقیدہ کے اصولوں سے میل کھا تاتھا۔

ک ما بات کے اسلوۃ والسلام نے ہمیں تھم دیا کہ ہم دنیاہے اعراض کریں اور پیٹے پھیر کے اس نے لا تعلق ہو جائیں۔ کب انہوں نے پیے تھم دیا کہ ہم دنیا کے میدان سے کنارہ کئی افقیار کر لیں۔ اور زندگی کی کشاکش سے عافل ہو جائیں۔ آپ علی نے نویہ عظم دیاہے کہ ہم دنیاکیلئے تگ ودو کریں اور اس کی اصلاح کی کوشش کریں۔ کیا ہم وارث نبوت نہیں۔ کیا ہم پر مناصب نبوت کو نبھاہنے کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی کیااس امانت کو اٹھانے کی ذمہ دار ہم نہیں ہیں ؟

الله تعالیٰ کا کلام ہماری بات کی تائید کر تا ہے جس میں تھی قتم کا ترود نہیں۔رب قدوس فرماتے ہیں۔

وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَىٰ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُومْنُونَ (توليه: 105)

"اور فرمائيے عمل كرتے رہو۔ پس ديكھے گااللہ تعالى تهمارے عملوں كوادر (ديكھے گا)اس كارسول اور مؤمن"

بعض مؤر خین کا خیال ہے کہ صدرِ اسلام میں جب اسلام معاشرہ دولت و شروت اور شان و شوکت کی زندگی ہم کررہا تھا اور لھوو لعب میں پڑکر اسلامی تعلیمات سے دور جارہا تھا تورد عمل میں پچھ لوگوں نے ترک دیناکی راہ اختیار کی جے تصوف کانام دے دیاگیا۔

حاشاد کلا۔ ایسا ہر گز نہیں۔ بیہ کوئی الیمی فکر نہیں جو عیش و عشرت کا ردِ عمل ہو۔

صحابہ کرام علیم الرضوان عمد نبوت سے ہی تصوف کی حقیقی راہ پر گامزان تھے۔ ان کی فطرتِ سلیم تصوف کی نورانی تعلیمات سے مکمل آہنگ تھیں۔ ان کے قلوب واذھان میں اخلاص وللہیت تھی۔ یہ لوگ خالص صوفی تھے اگر انہوں نے کسی خاص وضع قطع کالباس زیب تن نہیں فرمایا تھااور نہ ہی بعد کے ادوار کی طرح اصطلاحات و مذاھب کو تشکیل دیا تھالیکن وہ تھے خالص صوفی۔ موایہ کہ دولت و ثروت کا جب دور دورہ ہوااور لوگ اسلام کی فطرتی سادگی کو چھوڑ کر عیش پرستی میں مشغول ہوئے تو ان صحابہ کرام کی زندگی دنیا داروں کی زندگی سے متاز ہوتی گئی اور ان کا طریقہ زندگی دنیاد اروں سے بالکل مختف نظر آنے لگا۔

اُس گردہ کو جو کتاب و سنت پر سختی سے عمل پیرا تھا اور جنہوں نے تمل پیرا تھا اور جنہوں نے تمدیب اور خضارہ کی چکاچو ند اور زندگی کے سراب کو قبول نہ کیا مختلف القابات سے موسوم کیا گیا۔ بھی انہیں نساک کما گیا۔ پھر ایک وقت وہ بھی آیا کہ فاسفیانہ افکار سے کشید کر کے انہیں متصوف اور ارباب احوال کا ایک نیالقب دیا گیا۔

کاش ہے سلسلہ بہیں رک جاتا۔ فلاسفہ کی آراء اور متکلمین کے اقوال سے تصوف کی اصطلاحات عاریۃ لے لی گئیں۔ اس طرح مختلف مذہب تشکیل پائے۔ راستے جدا ہوئے اور ایک دوسرے سے مسلمان اس قدر دور ہوگئے کہ پھر انہیں کوئی چیز اکٹھانہ کر سکی۔

گراہی کے صحراء اور ظلمات کے جنگلوں میں حاطب اللیل کی طرح ربط ویابس اکٹھا ہوا۔ بھانت بھانت کی ہولیاں سننے میں آئیں۔ اس اختلاف نے فد ہمی تعصب کارنگ اختیار کرلیا۔ تصوف کے مادہ لغوی میں اختلاف پیدا ہوااور لوگ اس حقیقت کو بھول گئے کہ تصوف شعور کی حالت ہے فلسفیانہ فکر نہیں۔ ہمر حال تصوف حرص و ھوا اور حبِ دنیا سے دل کی تطھیر کی خاطر ریاضت و مجاہدہ کو کہتے ہیں۔ یہ ریاضت انسان کے اندر اس امانت کو اداکر نے کی استعداد پیداکرتی ہے۔ جسے بہاڑوں نے اٹھانے سے انکار کردیا تھا۔

بس اتنابی نہیں ہواباعہ عبای دورِ حکومت کے آخر میں متصوفین اور فلاسفہ کا ایک اور گروہ پیدا ہوا۔ جنہوں نے سے نظریات پیش کیے۔ قریب تھا کہ بہتری کی ہوائیں رک جاتیں اور معرفت کا شعلہ اپنے آسان میں ٹھنڈ اپڑجا تا کچھ لوگوں نے ان افکار جدیدہ کا انکار کیا اور ان کی شطیحات اور اوھام سے اپنے عقیدہ کویاکر کھا۔ میں کا سکار کیا اور ان کی شطیحات اور اوھام سے اپنے ان جدید نظریات میں الفناء ،الحلول ،الا تحاد ،اور وحدة الوجود جیسے افکار آتے ہیں۔

یعض نے جھوٹ وافتراء سے کام لیااور قدماء پر یہ بہتان تراشی کی کہ یہ نظریات ان کی کتب سے ماخوذ ہیں۔ گر حقیقت یوں نہیں تھی۔ قدماء نے جس فنا کا تذکرہ کیا ہے وہ فلسفیوں اور ان متصوفین کی فناسے الگ مفہوم رکھتی ہے قدماء کے نزدیک فناسے وہ فلسفیوں اور ان متصوفین کی فناسے الگ مفہوم رکھتی ہے قدماء کے نزدیک فناسے مراد مؤمن کا خلق سے ، حظوظ نفس سے فانی ہونا اور قلبی اسواء ورغائب نفس پر اوامر خداوندی کو ترجیح دینا اور مخلوق اور قرابت داروں کو چھوڑ کر محبوب حقیقی کے دربار میں حاضر ہونا ہے۔

انت فوق الصَّحْبِ عِنْدِی فَاِذَا ..... غِبْت عَنْ عَیْنی گُمْ الْق اَحَد رہا وحدۃ الوجود کا مفہوم جے شخ اکبر محی الدین ابن عربی کی طرف منسوب کرتے ہیں تواس کا مفہوم آپ کے نزدیک ہے ہے کہ حقیقی وجود صرف خالق حقیقی کا ہے۔ باقی مخلوق کا وجود محض سا بے عکس اور تابع کی حیثیت رکھتا ہے۔ جس طرح سابیا اصل وجود کا محض پر تو ہا اور اس کے علاوہ کچھ نہیں۔ اس طرح کا مُنات کا وجود صفات خداوندی کا عکس اور پر تو ہاس کے علاوہ کچھ نہیں۔ اس طرح پتلیوں کا کھیل ہے۔ پتلیاں خود مؤد حرکت نہیں کرتی بلعہ انسان کا ہاتھ طرح پتلیوں کا کھیل ہے۔ پتلیاں خود مؤد حرکت نہیں کرتی بلعہ انسان کا ہاتھ انہیں حرکت دیتا ہے۔

رہے دوسرے نظریات جنہیں متاخرین نے پیش کیا مثلاً حلول اور اتحاد توان کی کوئی حیثیت نہیں کیونکہ کئی متی یا اہل ایمان صوفیاء نے انہیں رو کیا ہے اور ان من گھڑت افکار کو بھی در خور اعتناء نہیں سمجھا۔ اصل تصوف یہ ہے جے میں نے تم سے بیان کیا ہے۔ روحانی پہلو کی وجہ سے ہی اسلام میں کمال جاذبیت یائی جاتی ہے۔ اسلام کا محور و مرکز تصوف ہے۔ اور اصل تصوف کی تعلیمات شریعت مظھر ہ سے کلی طور پر ہم آہنگ ہیں۔

بہ دوبلند وبالا در خت ہے جس میں کوئی نقص نہیں ہاں بدعت کی جڑی

یو ٹیوںاور گمراہی کی تھورنے اسے اپنے احاطے میں سمیٹ رکھا ہے۔ کیاہی بہتر ہواگر ہم ان طفیلی افکار کی خطرناک بیل کو اکھاڑ پھیٹکیں جس نے اس شجر سابید دار کوبڑھنے سے روک رکھا ہے۔

ے میرے بھائی یہ ہے تصوف جس کی نورانی تعلیمات ہیں نے آپ
کے گوش گزار کیں اور آپ انہیں من کر بہر ہ مند ہوئے۔ یہ ہے تصوف کی
حقیقت جس پر آپ مطلع ہوئے۔ آئے۔ اے حرص و ہواکا آوازہ بلند کرنے
والے۔اورایمان کے خیمہ میں بیٹھ کررنگ وراگ کی محفلیں سجانے والے۔ آئے
ہمرات کی تاریکیوں اور دن کے اجالے میں خوبصورت تھے بیان کرنے والے
لوگوں سے ہوشیار ہو جائیں۔ اور اس کے بندوں کی محبت حاصل کریں جن کی
راتیں عبادت خداوندی میں گزرتی ہیں اور دن کے اجالے خدمتے خلق میں ہمر
ہوتے ہیں۔

آئے شریعت کی پاکیزہ تعلیمات میں وہ روشی ہے جو آئھوں کو اُچک

اس اللہ کر یم کے نور سے ہمر دے۔ ایسی پر نور مجلسوں پر رحمت خداوندی موسلادھاربارش کی طرح برستی ہے اور اجاز دو بران دلوں کو سیر اب کر دیت ہے۔ یہاں ساوی ہوائیں خوشگوار انداز میں خراماں خراماں چلتی ہیں یہاں جو آتا ہے اس کے گریبان حوروں کی سانسوں سے مہک اٹھتے ہیں۔ اور جنت کی خوشبو مشّام جال کو معطر کر جاتی ہے۔ یہاں کو ثرو تسنیم کی محملہ کر سے خوب لطف اندوز ہوتے ہیں اور آرام یاتے ہیں۔

خوش بخت ہے وہ مختص جسے میہ مقام مل گیا۔ اور خوش نصیب ہے وہ انسان جس کا ٹھکانہ اور آرام گاہبان کا بیہ در خت (جنت) ٹھمر ا۔

خبر دار! اے عقلند تو نے اس کتاب سے سفر شروع کیا ہے جس کے مر اجعت اور تقدیم لکھنے کا مجھے شرف حاصل ہورہا ہے۔ میں نے اس کتاب کے اور اق میں راہ سلوک کے آداب اور زندگی کے اطوار کو دیکھا ہے۔ یہ آداب اور

اطوار زندگی کے رائے پر چلنے والوں کو ثابت قدمی بہادری اور اطمینان کی دولت سے مالا مال کر دیتے ہیں۔ مسافر صراطِ متقیم پر قدم بوھاتا چلا جاتا ہے۔ نہ مسالک اس کی راہ روکتے ہیں اور نہ مختلف نظریات اس کے راہ میں آسکتے ہیں۔ مسالک اس کی راہ روکتے ہیں اور نہ مختلف نظریات اس کے راہ میں آسکتے ہیں۔ میری طرح تو بھی ہر فصل میں محبت و عقیدت اور علوم و معانی اور روحانی اطمینان و سکون کا دریا موجزن یائے گا۔

مقامات و منازل کا طواف کر رہی ہے۔ جیسے کہ سورج منازل کمال کا طواف کر تا مقامات و منازل کمال کا طواف کر تا ہے یاروش ستارے کر دش کنال رہتے ہیں۔ اور گھنے باغوں میں پر ندے ایک در خت سے دوسرے در خت پراڑ کر جابیٹھتے ہیں۔

خالق سے مخلوق کی طرف سفر کر۔ دنیاسے دنیا کے پیدا کرنے والے کی طرف چل کتناعظیم ہے بیہ سفر اور کتنی مقدس ہے بیہ سیر۔

خوش بخت ہے دہ انسان تصوف کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونے کی جے ا

از:الاستاذ محد فركريا الزعيم

#### بسم الله الوحمن الرحيم

## مقدمة التحقيق

ان الحمد لله نحمده ،و نستعينه و نستغفره ، و نعوذ بالله من شرور انفسنا و من سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له.

واشهد ان لا اله الا الله وحده لاشريك له، وان محمدا عبده ورسوله.

اللهم صل وسلم على سيدنا وسندنا و شفيعنا و ذخرنا ونبينا محمد صاحب جوامع الكلم و سيد سادات المخلوقات، وعلى آله الطيبين الطاهرين ، واصحابه الاخيار المخلصين، الذين احسنوا اتباعه في الحركات والسكنات، وعلى التابعين لهم باحسان مادامت الارض والسماوات، آمين.

وبعد.

مکتبہ امام جیلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی چوتھی کتاب ہے جوعلم و معرفت کے شہر دمشق سے بوی علمی تحقیق اور محنت کے بعد شائع کی جارہی ہے۔ اس سے پہلے تین معرکة الآراء کتابیں قارئین سے خراج تحسین حاصل کر چکی ہیں۔ ایک

"مر الاسر ارومظهر الانوار فيما يحتاج اليه الابرارك ہے۔ دوسرى" الطريق الى الله" " ہے اور تيسرى" جلاء المحاطو في الباطن والظاهو"

ہماری پیش کردہ یہ کتاب "آدام السلوک والتواصل الی منازلِ السلوک عظیم تالیفات میں شار ہوئی الملوک" حضرت امام جیلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی عظیم تالیفات میں شار ہوئی ہے۔ اس کتاب میں اصولِ تصوف اور راہِ سلوک کی تعلیمات کو قر آن و سنت اور آثارِ صحابہ و تابعین کی روشن میں پیش کیا گیا ہے۔ یہ بردی مفید اور نفع مخش کتاب ہے۔ آپ رحمۃ اللہ علیہ نے اس میں وصول الی اللہ کا شوق رکھنے والوں کے لیے مثالی بدیادیں فراہم کردیں ہیں۔

کتاب کے شروع میں آپ ان تعلیمات کا تذکرہ فرماتے ہیں جن پر عمل پیرا ہونا ہر مؤمن پر واجب ہے۔ پھر وہ اہتلاء و آزمائش کے متعلق گفتگو کرتے ہیں۔ دنیا کی بے ثباتی کا تذکرہ کرتے ہیں۔ اس کے فتوں سے ڈراتے ہیں۔ مخلوق سے فناور وصول الح اللہ کوزیر بحث لاتے ہیں۔ پھر انسانی نفس کی حقیقت اور اس کے احوال کو بیان کرتے ہیں۔ پھر مجاہدہ ، اس کے شمر ات، اور اہل مجاہدہ کے خصائل حمیدہ کو بیان کرتے ہیں پھر احوال و مقامات مثلا توکل ، صبر ، حسن خلق ، شکر ، صدق ، شلیم ورضا، زہد و فقہ ، ترک خطوظ ، مجبت اور اس کے آواب اور حقوق کو قلم ہد کرنے کے بعد ایک اختقامیہ رقم کرتے ہیں۔ اور "ختام المسلک" کے طور پر اس میں خصوصی پندونصائے کو نقل کیا۔ اور انہیں قیمتی نصائے اور انمول کے صوب کو ختم فرمایاتے ہیں۔

قارئین اس کتاب کے مطالعہ ہے جو مفہوم اخذ کریں گے اور جو نقطہ،
نظر ان کے سامنے آئے گا ہے ہم مختصر اُیوں بیان کر سکتے ہیں کہ مقصود شریعت
کی پاسداری کے بغیر ممکن نہیں۔اسلام کے اصولوں کو اپنا کر ہی فلاح دارین اور

دارین اور یہ آداب اسلوک ہے پہلے شخ کی اس معرکۃ الآراکتاب کا ترجمہ کرنے کی سعادت

بھی ماصل کرچکاہ۔"

متهائے مقصود حاصل کیا جاسکتاہے۔

احکام شریعت اور سلف صالحین کا عقیدہ ہی حفرت شیخ غوث الاعظم رضی الله تعالی عنہ کے نزدیک راہ طریقت اور تصوف ہے۔ یمی دین کالب لباب اور خلاصہ ہے۔

آپر صی اللہ تعالیٰ عنہ کے کلام میں غور و خوض کرنے والے جانے ہیں کہ جب آپ مریدین اور راہ سلوک کے مبتدیوں کیلئے گفتگو کر رہے ہوتے ہیں کہ جب آپ مریدین اور راہ سلوک کے مبتدیوں کیلئے گفتگو کر رہے ہوتے ہیں تو معرفت وولایت کے وقائق اور باریکیوں میں جانا پند نہیں فرماتے ۔ یقینا آپ جانے ہیں کہ عوام الناس اور مبتدی ایسے وقیق وباریک مسائل سے مفتون ہو سے جی اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ آپ اہل تصوف کیلئے ایک پاک وستور تطبیق حرفی پالے ۔ جس کے منعلق ابو عمر و دمشق نے کہا ہے: "جس طرح اللہ تعالیٰ نے انبیاء علیم السلام پر فرض کر دیا ہے کہ آیات و مجزات کو ظاہر کریں تاکہ لوگ ان پر ایمان لائیں ای طرح اس نے اولیاء کر ام پر بیبات فرض کر دی ہو کے کہ وہ کر امات کو چھیائیں تاکہ خلق خدا فتنہ و فسادِ قلی کا شکار نہ ہو"۔

اس کتاب سے متعلق آپئی گفتگو ختم کرنے سے پہلے میں ضروری سمجھتا ہوں کہ قاری کو بیہبات یاد کرادوں کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب کے بعض مقامات کی شرح فرمائی ہے۔ استاذ ڈاکٹر محمد رشاد سالم نے اس شرح کواپئی کتاب" مجموع الفتادی" میں جمع کر دیا ہے۔

امام ابن تھیہ نے صرف شرح پر اکتفا نہیں کیابلتہ انہوں نے نمایت زور دار انداز میں حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمت میں ہدیہ عقیدت و محبت پیش کیا ہے۔ ابن تھیہ کے بقول: شیخ عبد القادر جیلانی اللہ نے زمانہ کے ان عظیم مشاکح کرام میں سے ہیں۔ جنہوں نے شریعت مطھر ہ کے امر و نہی کا خصوصی التزام فرمایا ہے اور اسے اپنے ذوق اور خواہشات پر مقدم رکھا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالی عنہ ترک ہوااور ضبطے نفس میں دوسرے مقدم رکھا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالی عنہ ترک ہوااور ضبطے نفس میں دوسرے

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

مشائخ ہے کہیں آگے ہیں۔

قار ئین کرام کویہ کتاب پورے غور و خوص اور توجہ سے پڑھنی چاہیے تاکہ وہ امام جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کے ارشادات عالیہ سے کما حقہ مرتب

تاکہ وہ آمام جیلای رسی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے ارسادات عالیہ مستفیض ہو سکیں۔

یہ حقیقت ہر آدمی کے پیش نظر رہے کہ اھلِ حق اور اربابِ طریقت کو پھانے کیلئے دونشانیاں ہیں۔ایک ان کا ظاہر ہے اور ایک باطن۔

اہلِ حق اور ارباب طریقت کا ظاہر شریعت مطھر ہ کے عین مطابق ہو تا ہے۔اور وہ قر آن و سنت ہے سر مو بھی انح اف نہیں کرتے۔

اور باطن بھیر ت کے نور سے منور ہوتا ہے اور وہ سلوک کی نبیاد مشاہدہ بھیر ت پر رکھتے ہیں۔ وہ ہر وقت اس خیال میں رہتے ہیں کہ وہ کس عظیم ہتی یعنی محد النبی عظیم ہتی کی اقتداء کرنے والے ہیں۔ اور وہ اللہ تعالیٰ اور نبی کر یم علیہ اور آپ کی جسمانیت کے در میان اپنی جگہ ایک واسطہ ہیں۔ کو نکہ شیطان آپ علیہ کی مثالی شکل اختیار نہیں کر سکتا۔ پس راہ سلوک کے مسافر کو بھی اور ان کے مریدین کو حضور علیہ کی پوری سیر ت وصورت کو اپنانا چاہیے۔ تاکہ شیطان ان کی شکل مثالی بھی اختیار نہ کر سکے۔ اہل تصوف اند ھی تعلید نہیں کرتے۔ وہ صاحبِ بھیرت اور اہل تحقیق ہوتے ہیں۔ صوفیاء کو جھوٹے مدعیانِ تصوف ہیں۔ صوفیاء کو جھوٹے مدعیانِ تصوف ہیں کہ متاز کرنے کی اور بھی بہت ساری علامات ہیں لیکن ان تک رسائی ہر شخص کے ہیں کاروگ نہیں۔ بہت کم لوگ ہیں جو ان دقیق ان تک رسائی ہر شخص کے ہیں کاروگ نہیں۔ بہت کم لوگ ہیں جو ان دقیق

پس جو ابدی سعادت کاخواہاں ہے اس پر لازم ہے کہ وہ اللہ کے اوامر کی پیروی کرے اور مناہی ہے اجتناب برتے۔ اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شکروامتنان کرے۔

علامات سے بوری طرح آگاہ ہیں۔

ہم الله تعالیٰ سے سوال کرتے ہیں کہ وہ کریم ہمیں شریعت مطھرہ پر

عمل پیرار کھے اور ہمیں توفیق دے کہ ہم وہ کام کریں جو وصال اللی اور قرب کا ذریعہ ہوں۔ ہم التجاکرتے ہیں کہ ہمیں ہر قتم کے فتنوں سے محفوظ رکھے بیشک دہ تمام مشکلات کو دور کرنے والا سب کچھ جانے والا ، بردا فضل فرمانے والا اور کریے ہے۔ نیکی کرنے کی قوت اور برائی سے پیخے کی طاقت صرف اس اعلی و عظیم کے دست قدرت میں ہے۔

آخر میں میں اپنے احباب کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے بڑی شفقت فرماکر میری معاونت کی اور مجھے اپنی دعاؤوں ہے نوازا۔

میں نے یہ کتاب اپنے استاذ ، اپنے بھائی اور دوست ، استاذ محمد زکریاء الزعیم کی خدمت میں پیش کی تاکہ وہ اسے ایک نظر دیکھ لیں اور مجھ سے جو غلطیاں سر زد ہوئی ہیں ان کی تھیجے فرمادیں۔ انہوں نے پوری توجہ سے میری اس کاوش کا مطالعہ فرمایا۔ فضیح وبلیغ عنوانات کا انتخاب فرمایا۔ اور ایک نقذیم بھی رقم فرمادی جس میں اس موضوع پر بڑی معلومات افزا گفتگو فرمائی۔ ان کی یہ نقذیم موضوع کا پوری طرح احاطہ کرتی ہے۔ میں ان کا تہہ دل سے مشکور ہوں کہ انہوں نے میری اس کاوش کو لائق توجہ سمجھا۔

میں اپنے دوست زیاد سر وجی کا شکریہ ادا کرنا بھی ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجود احادیث کی تخ تج میں میری مدد فرمائی آپ ایک فاضل مصنف ہیں "موسسة البصائر للصف التصویری" آپ کی بہترین تصویر ہے۔ میں ان کا شکریہ ادا کرنا بہت ضروری سمجھتا ہوں۔

بلادِ شام کے مشہور و معروف خطاط استاذ احمد باری کا شکریہ میرے ذمہ قرض ہے جنہوں نے اس کتاب کی تزئین اور املاء میں میر ی بھر پور مدد کی۔ احمد باری میرے معلم اور استاذ ہیں۔ اور خطاطی کا فن میں نے انہیں سے سیھاہے۔ اپنے دوست اور بھائی انجینئر محمد مازن الفوال کا شکریہ ادانہ کرنا بے انسانی ہوگی جنہوں نے اپنی قیمتی آراء سے مجھے نواز ااور کتاب پر شخفیق اور اس کی

https://ataunnabi.blogspot.com/

19

طباعت کے دوران مجھ پربے حد کرم فرمایا۔

جس شخصیت کا سب سے زیادہ میں ممنون احسان مند ہوں دہ ہیں میر کے در میں میں میں میر کی تربیت اور میں عربی والد گرامی شخ مقری نصوح محرامین عز قول جنہوں نے میر کی تربیت اور تعلیم میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا۔ میں ان کی کرم نوازیوں اور کرم گستریوں کا شکریہ اداکر تا ہوں۔

میں ہراس دوست کا شکریہ ادا کرنا ضرور ی سمجھتا ہوں جس نے اس کام کوپایہ سمجیل تک پہنچانے کیلئے میری مدد کی۔ میں اللہ تعالیٰ ہے دست بدعا ہوں کہ وہ ان کو خطاؤوں ہے محفوظ رکھے اور انہیں اس راستے پر چلنے کی توفیق مختے جس سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہو۔

# زبرِ نظر کتاب کے مختلف نسخ

#### ا\_مخطوطه

کتاب کا پہلا اور اصل نسخہ مخطوطہ (قلمی نسخہ) ہے جو "الظاہریہ"
لا بریری میں "فوح الغیب" کے نام سے موجود ہے۔ یہ نسخہ 68اوراق پر مشمل ہے۔ ہر درق پر 17 سطور ہیں۔ لکھائی بہت عمدہ ہے اور خط سخی میں ہے۔ کاغذ بہت فیمتی اور جلد دیدہ زیب ہے۔ لا بری میں اس پر درج نمبر 5908 ہے اور محمد مبارک حنی نام کی ملکیت ظاہر کی گئی ہے۔ میں نے اس نسخے پر کافی اعتاد کیا ہے۔ دوسر انسخطہ

یہ نسخہ بھی مذکورہ لا بہر بری میں "آداب السلوک والتوصل الی منازل الملوک" کے نام سے نمبر 6221 کے تحت موجود ہے۔ اور اق کی تعداد 87 ہے۔ متوسطہ درجہ کی 13 سطریں ہر درق میں پائی جاتی ہیں۔ اس کو بھی نسخی خط میں لکھا گیا ہے جو عموماً رائج الوقت ہے۔ اس کو اسماعیل الموہبی القادری خجو حلب میں مدرس تھے اسیخ کے لکھوایا تھا۔

تيرانسخه

یہ بھی مذکورہ لا بریری کی زینت ہے۔ اس کا نمبر 8337 ہے اور "الکشف و فتوح الغیب" نام لکھا ہے اور اق کی تعداد 65 ہے۔ سطریں 15 ہیں خط

نٹی قدیم ہے۔ اس کے لکھنے کا اہتمام <u>907</u>ھ میں احد بن عمر الحقی الشھید نے ابن عبدالسلام کے ساتھ کیا۔

چوتھانسخہ

"فتوح الغیب" کے نام سے موسوم الظاہریہ لا بریری کا یہ نسخہ 59اوراق پر مشمل ہے۔ اس کے ساتھ چند اور کتابیں بھی ہیں۔ یہ کتاب صفحہ 90سے شروع ہو کر 149 تک جاتی ہے۔ سطریں 19 ہیں خط مروجہ نفی ہے۔ بعض اور اق رکرم خوردہ ہیں۔ جگہ جگہ سے اور اق چھٹے ہوئے ہیں اور ان یوسیدہ اور اق کی جگہ نے کاغذرگا کر ایک الگ قتم کے خط کے ساتھ عبارات کھی ہوئی ہیں۔ اس کا اہتمام سلیمان بن محمد الحواط نامی شخص کے ہاتھوں ہوا کتاب کا لا بحریری نمبر 2655ھے۔

يانچوال نسخه

یہ نسخہ حلب "کمتبہ احمدیہ" میں "فتوح الغیب" کے نام سے موجود ہے۔
اس کے اور اق52 اور سطور 21 ہیں۔ خط مروجہ نسخی ہے۔ لکھنے والے کے نام اور
تاریخ کا کوئی اشارہ نہیں ملتا۔ لا بہریری میں کتاب کا نمبر 14103 ہے۔
اس کے علاوہ اور بھی بہت سارے نسخے ہیں جن پر میں نے اعتماد نہیں

کیا کیونکہ بہت بعد کے لکھے ہوئے ہیں۔

## (ب) المطبوعه

پهلامطبوعه نسخه

یہ نبخہ استبول میں 1<u>281ھ کو زیور</u> طبع سے آراستہ ہوا۔ "الظاہریہ" لا بھری میں نمبر 2530 کے تحت موجود ہے۔ یہ نبخہ دوسرے نبخوں سے زیادہ خوبصورت انداز میں شائع کیا گیا ہے۔ مگر اس میں کتاب کی غلطیوں کے علادہ

دوسری کئی غلطیاں بھی پائی جاتی ہیں۔خصوصاسب سے بڑی غلطی میہ ہے کہ ناشر نے صرف ایک ناقص نسخے پراعتاد کیا ہے۔ دوسر امطبوعہ نسخہ

دوسر انسخہ "المطبقہ المینیہ" نے 1317ھ میں شائع کیا ہے۔ یہ نسخہ بھی غلطیوں سے بھر اہوا ہے۔ تبیسر المطبوعہ نسخہ

یہ نسخہ مصطفیٰ البانی المحلبی کے مطبعہ سے 1329ھ میں بہجۃ الاسر ارو معدن الانوار کے حاشیہ پر شائع ہوا بجۃ الاسر ارومعدن انوار "شطعوفی کی کتاب ہے۔ چوتھا نسخہ

بھی مذکورہ مطبع (مصطفیٰ البابی المحلبی ) ہے 1338ھ میں اِلبّاد فی کی کتاب" قلا کد الجواہر فی مناقب عبد القادر کے حاشے پر شائع ہوا۔ یہ دونوں نسخ تیسر ااور چوتھاغلطیوں سے پر ہیں۔

يانحوال مطبعه نسخه

یہ نسخہ عیسیٰ البانی المحلبی کے مطبعہ ہے 201 وہ کوشائع ہوا۔
ہوا منیں حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔
اور انہیں حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔
عالانکہ یہ قصائد حضرت شخ کے نہیں ہیں۔بلعہ یہ قصائد امام عبدالکریم جیلی کے ہیں۔ان قصائد میں ایک قصیدہ "قصیدۃ النادرات العینیہ" ہے۔ مجھے لگتا ہے کہ ناشر کو پیۃ تھا کہ یہ اور دوسرے تمام قصائد حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ کے نہیں ہیں۔ کیونکہ انہول نے وہ اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ناشر نے الجیلی نے البی عالات زندگی لکھتے ہوئے اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ناشر نے الجیلی نے البی عالات زندگی لکھتے ہوئے اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ناشر نے

ا نہیں حذف کر کے ان کی جگہ "بیاض فی الاصل" کے الفاظ لکھ دیے ہیں۔ بیہ نسخہ غلطیوں سے بھر ا ہوا ہے۔ کئی جگہ عبارت واضح نہیں اور پچھ اوراق چھٹے ہوئے ہیں۔ چھٹا مطبوعہ نسخہ

دمثق کے "دار الالباب" مکتبہ سے اسے 1406 ھیں شائع کیا گیا۔ اس نسخ پریہ عبارت درج ہے۔ضبطها وو ثقها محد سالم بواب یعنی "اسے محد سالم بواب نے لکھااور سنوارا"۔ محد سالم بواب نے یہ اشارہ بھی دیاہے کہ انہوں نے دوسرے اور پانچویں نسخ پر اعتاد کر کے اسے تیار کیا ہے۔ اور یہ دونوں نسخ غلطیوں سے اٹے پڑے ہیں۔ اوراق بوسیدہ اور پھٹے ہوئے ہیں۔

انہوں نے یہ بھی کہاہے کہ میں نے دونسخوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کیا ہے اور دعویٰ کیا ہے کہ یہ نسخہ نص سے پوری مناسبت رکھتا ہے۔ لیکن جب میں نے دوسرے نسخوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کر کے دیکھا تو مجھے معلوم ہوا کہ جو عبارت حاشیہ میں ہے وہ کتاب کی نص سے زیادہ صیح ہے۔

اس مطبوعہ میں بھی کئی غلطیاں اور ر دوبدل ہے۔ جیسا کہ انہوں نے اشارہ کیا ہے اس نسنح کی تیاری کرتے وقت دو کمز ور نسخوں پر اعتماد کیا گیا ہے۔ جیسا کہ یانچویں نسخے میں قصائد کے بارے ہم بات کر آئے ہیں۔

ہ ہم انہیں معذور خیال کرتے ہیں کیونکہ انہیں اس کتاب کے مختلف نسخے اور مخطوطے میسر نہیں تھے۔

میں اس بات کا تذکرہ کرنا ضروری خیال کرتا ہوں کہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ کے تلافدہ اور مربیدین نے بہت سارے اشعار کو آپ علیہ الرحمۃ کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ حالا تکہ وہ جانتے تھے کہ حضرت نے چنداشعار کے علاوہ باضابطہ طور پر شاعری نہیں فرمائی۔ ایسا

محسوس ہو تاہے کہ یہ عقیدت مندی کی وجہ سے کیا گیا تاکہ شیخ کااپنے ہم عصروں اور اہل تصوف میں بلند مقام و منزلت کو ظاہر کیا جاسکے۔

ایک اور جدید نسخہ بھی دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ جو دارا القادری دمشق اور بیر وت سے ''شرح فتوح الغیب شخ الاسلام ابن تیمیہ '' کے نام سے شائع ہوا۔ اس کی اشاعت کا اہتمام الاستاذ حسن السماحی سویدان نے کیا۔ میں نے اس نسخ پر اعتاد نہیں کیا۔ اگر چہ یہ نسخہ دو نسخوں۔ استنبول اور مصطفیٰ البابی المحلبی کے نسخوں پراعتاد کر کے نیار کیا گیا ہے لیکن یہ بھی اپنے سے پہلے نسخوں کی طرح ہے اور اس میں کئی ایسی غلطیاں بھی ہیں جو پہلے نسخوں میں نہیں تھیں۔

یمال میں یہ بیان کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ شیخ الاسلام این تیمیہ نے اس کتاب کی مکمل شرح تحریر نہیں کی۔ بلعہ صرف اٹھتر میں ہے صرف پانچ مقالات کی شرح لکھی ہے۔ اور اس شرح کو انہوں "شرح کلمات من فتوح الغیب "کانام دیاہے۔

لیکن کتاب تیار کرنے والے نے "من" کے لفظ کو حذف کر دیاہے تاکہ قاری یہ سمجھ کہ امام ائن تیمیہ نے کتاب کی مکمل شرح لکھی ہے۔ میرے خیال میں یہ سب د نیاوی اغراض و مقاصد کیلئے کیا گیاہے۔

### كتاب كى تيارى مين ميراكام

ا۔ قابل اعتاد ننخ میں متن کتاب لکھنے کے بعد میں نے اس کا دوسر بے ننخوں سے موازنہ کیا۔ اگر ننخوں میں معمولی سابھی کوئی اختلاف نظر آیا تواسے اس متن میں شامل کیا۔ ہاں واضح غلطی یازا کداز ضرورت عبارت اگر کہیں تھی تو اس ختان اسے چھوڑ دیا۔ یہ ظاہر کرنے کیلئے کہ فلال لفظ یا عبارت مختلف فیہ ہے اس نشان { }

۲۔ معنی کو درست کرنے کیلئے کمیں مجھے چند الفاظ کا اضافہ کرنا پڑا۔ ایسے

الفاظ كيلي مين ني يعلامت[ ]اختيار كى بـ

س۔ قرآن کریم کی آیات کو صحیح الماء سے ضبط تحریر میں لانے کی کوشش کی ہے۔ العلی القدیر ذات سے امیدر کھتا ہوں کہ قرآن آیاتی صحیح ہوں گی اور وہی ہو نگی جن کامؤلف اراد ہر کھتے تھے۔

سم۔ آیات کی تخ تج میں سورۃ کانام ، نمبر اور آیت کا نمبر بھی لکھ دیا ہے تاکہ مراجعت کرنے میں آسانی رہے۔

۵۔ احادیث شریفہ کی تخ تخ کرنے کی ہر ممکن کو شش کی ہے۔ اور اس کی حشیت بھی لکھ دی ہے کہ کیا یہ صحیح ہے۔ حسن ہے موضوع ہے وغیر ہ۔ بعض احادیث کی تخ تئ کو شش کے باوجود نہیں ہو سکی۔ تو وہاں میں نے لکھ دیا ہے کہ میرےیاس موجود مصادر میں مجھے یہ حدیث نہیں ملی۔

۲ مشکل الفاظ اور قابل وضاحت عبارت کی تشریک و تو منیح بھی کر دی ہے۔

٧- مناسب عنوانات تجويز كردي بيل-

اے قاری محترم میں یہ کتاب آپ کی خدمت میں پیش کر تاہوں۔ میں نے اس کی نیاری میں کوئی دقیقہ فرو گزاشت نہیں کیا۔ ہر طرح کی کو شش کی ہے۔ اور پوری محنت ہے اس کام کو مکمل کرنے کی سعی کی ہے۔ اگر میں کامیاب ہوا ہوں اللہ تعالیٰ کا شکر کرتا ہوں اگر کہیں کو تاہی ہوگئ ہے تو میر اکام تحالیوری دبانے داری اور محنت سے کام کرنا۔

الله تعالی سے سوال کر تا ہوں کہ وہ مجھے اور تمام مسلمانوں کواس تحریر سے نفع اندوز کرے۔ ہمیں اپنی اطاعت کی توفیق دے۔ اپنا قرب مخشے اور ہمیں کسی آزمائس میں نہ ڈالے۔ ہم اس کر یم ذات سے دعا کرتے ہیں کہ مولا ہم صرف کتاب کے جمع وحفظ پر بھی اکتفانہ کریں بلعہ اپنے فضل سے اور رحمت سے ہمیں یہ توفیق دے کہ ہم اس پر عمل پیرا ہوں۔

وآخر دعوانا ان الحمدالله رب العالمين

محر غسان نصوح عزقول

## بسم الله الرحمن الرحيم مقدمه (ای ذات پر مجھے بھر وسہ ہے)

مجھے میرے جد بزرگوارامام وقت عالم ربانی ،عارفِ حقانی ، صاحب زہدو تقوی ، عابد و زاہد ، قدوۃ المشائخ ، قطب الاسلام ، علم الزهاد ولیل العباد ، قامع البدعة ، ناصر السنة حضرت الو محمد عبدالقادر بن ابل صالح الجیلی رضی الله تعالی عنه وارضاه و جمعناوایاه فی مشعقر رحمۃ نے اپنی ایک تحریر کے ذریعے بتایاجو انہوں نے میری خاطر تحریر فرمائی اور اس تحریر کی روایت کی مجھے اجازت دی۔ جبکہ صفر کا مہینہ تھااور سن ہجری 1561ھ تھا۔

اور ان سے یہ خبر ہمیں ہمارے والدگر امی امام وعالم ، زاہد و عابد صاحب زهد و ورع زیب وین و شرع یکتائے روزگار حضرت الو بحر عبد الرزاق بن عبد القادر بن ابی صالح بن عبد اللہ الجیلی نے دی۔ آپ نے فرمایا یہ کتاب میرے والدگر امی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ کے سامنے پڑھی گئی اور میں خود سن رہا تھا۔ منگل کا دن تھا۔ ربیع الاول شریف کا ممینہ تھا اور سن حجری 3553ھ تھا۔ آپ کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ آپ رضی اللہ تعالی عنہ نے یہ ارشاد فرمایا ہے۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

میرے والد نے جو یکتائے روز گار تھے، جنہیں تائید ایزدی میسر تھی۔ جواما موں کے امام تھے سید الطّوا نف ابد محمد عبد القادر بن ابی صالح بن عبد اللّٰہ الجبلي قدس اللدروحه ونور ضریجه نے فرمایا۔

اول و آخر، ظاہر وباطن سب تعریفیں اللدرب العالمین کیلئے ہیں۔ اتنی تحریفیں جتنی اس کی مخلوق کی تعداد ہے۔جتنااس کے عرش کاوزن ہے۔ جتنی اس کے اساء وصفات کی مقدار ہے۔ جنتی اس ذات اقدس کی رضا ہے۔ ہر جفت اور طاق عدد کے برابر۔ ہر رطب ویابس اور جتنی چیزیں اس نے مقدرر فرمائی ہیں اور جتنی چھوٹی ہوی چیزیں تخلیق ہو چکی ہیں اتنی تعریفیں اللہ کے لیے ہیں ہمیشہ ہمیشہ بلاانقطاع۔(مطلب بیے کہ بے شاروبے انداز تعریقیں الله رب العالمین کو سز ادار ہیں)اللہ تعالیٰ وہ ہے جس نے ہر چیز کو پیدا کیا اور کسی فتم کا تفاوت نہیں رکھا۔اس نے ہرچیز کاایک اندازہ مقرر فرمایا۔ ہرچیز کوراہ دکھائی اور زندہ ومردہ گردانا جس نے انسانوں کو خوشیاں بخشیں اور غم دیے۔بعض کو قرب سے نواز اور بعض کواس دولت سے محروم رکھا۔این بعض بندول پررحم فرمایا۔اور بعض کور سواکر دیا۔ کچھ کو سعادت مند ممهر ایااور کچھ کو شقی اور بد بخت بنادیا۔ کچھ ایسے ہیں جنہیں بخش دیااور کچھالیے ہیں جنہیں محروم کر دیا۔ای کے حکم ہے سات محکم آسان ایستادہ ہیں۔ ای کے امرے کو ہسار کو گویا لنگر انداز کر دیا گیا اور میخوں سے زمین میں جڑ دیا گیا ہے۔ای کے فضل و کرم اور تھم سے زمین کا فرش پھھاہے۔ کوئی اس کی رحت ہے . مایوس نہیں اور کوئی اس کی سز اے مامون نہیں۔ کوئی نہیں جس کے بارے اس کا فیصلہ نافذنہ ہوسکے اور ایک بھی نہیں جواس کے حکم کے بغیر حرکت کرسکے۔کسی کواس کی بندگی سے عار نہیں اور کوئی اس کی نعمت سے خالی دامن نہیں۔وہ اپنی نعمت وعطاک بدولت محمود ہے اور محروم کرنے <sup>اے</sup> کی وجہ سے مشکور ہے۔

ا المضحور بمازوي كاليك معنى يه بھى ہوسكتا ہے كه وہ مصائب وآلام كوبندے سے دوركر كے مشكور ہے۔ یعنی امن عطاکرنے کی بدولت لوگ اس ذات اقدس کا شکر جالاتے ہیں۔

درودوسلام ہوں اللہ تعالیٰ کے نبی محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلی آلہ واصحابہ وسلم پر جس کے دین کی پیروی کرنے والا منز ل پا گیااور روگر دانی کرنے والا ہلاک اور مگر اہ ٹھمر ا۔

راست گو پیمبر علی جن کی سپائی مسلم ہے۔ جنہوں نے دنیا سے کنارہ کئی اختیار کی۔ ایپے رفیق اعلیٰ کے طالب ہوئے اررائ ذات اقد س کو چاہد جنہیں اللہ نے اپنی مخلوق پر بزرگی عطاکی اور کا نئات سے منتخب فرملیالیا۔ جن کے تشریف لانے سے باطل ناپید ہو گیااور حن کا ظہور ہوااور جن کے نور سے زمین چک اٹھی۔ اللہ نیسے بار پھر (یعنی ہمیشہ) درودھائے تمام، طیب و مبارک اور ستودہ برکتیں ہول آپ پر، آپ کی آلِ اطہار پر، سحابہ کرام پر اور نیکی میں ان کی پیروی کر نے دالوں پر جو اپنے کر دار کے لحاظ سے اپنے رب کے نزدیک نیک ترین اور گفتار کے اعتبار سے صادق ترین لوگ ہیں۔ بیدوہ لوگ ہیں جن کا چال چلن شریعت مظھر ہ کے عین مطابق ہے۔

اس حمد وصلا ہے کے بعد ہم حضور باری تعالیٰ میں نمایت عاجزی و
انگساری سے دعا اور التجاکرتے ہیں اے ہمارے پرور دگار، ہمارے خالق، ہمیں نفع
عدم سے وجود خشنے والے، ہمارے رازق، ہمیں کھلانے پلانے والے ہمیں نفع
دینے والے ہمارے محافظ و گلمدار، ہمیں نجات بخشے والے مصیبتوں سے بچانے
والے اور ہر ایذاء و تکلیف دہ چیز سے دورر کھنے والے! بیہ سب نعمیں اس ذات
باک کی رحمت، فضل و کرم اور احسان کی بدولت ہیں۔ اقوال وافعال میں ہم ظاہر و
مخفی ہر دو صور توں میں ہمشہ حفاظت فرمائی (ای لیے یہ نعمیں میسر آئیں) وہ جو
جاہتاہے کرتاہے جواس کی مشیت ہوتی ہے تھم کرتاہے۔ ہر پنمال چیز کو جانے
والا تمام شیون واحوال سے واقف، زلات وطاعات اس قربات سے آگاد مام آدانین

چاہے اور ارادہ فرمائے۔اس کے بعد (میں کہتا ہوں) اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو بہت کی نعمتوں سے نواز اہے۔رات، دن بر ابر، لحظہ بلحظہ، ہر ساعت اور ہر وقت تمام حالات میں اس کی رحمتوں کی بارش جاری ہے۔

رب قدوس كارشادى:

وَإِنْ تَعُدُّوْا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوْهَا (سورة النحل :18) (اگرتم شار كرنا چاہو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو تو تم انہیں گن نہیں سکو گے)

وَمَابِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ (سورة الخل :53)

(ادر تهمارے پاس جنٹی نعمتیں ہیں وہ تواللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں)

بھلا مجھ میں بیہ طاقت کمال۔ دل دنبان کو یہ یارا کمال کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ ان نعمتوں کو گن سکے۔ اِن کااحصاء کر سکے۔ اِن کو گنٹاانسانی ہس میں نہیں۔ نہ عقول اِن کااندازہ لگا سکتے ہیں اور نہ اذھان اِن کو ضبط کر سکتے ہیں۔ یہ نعمتیں عقل

سے ماور اء ہیں زبان ان کے بیان سے قاصر ہے۔

پس ان جملہ تعموں میں سے جن کی تعبیر کی زبان کو طاقت مخشی جن کے اظہار کی کلام کو طاقت دی۔ جنہیں انگلیوں کے پوروں نے کھابیان نے جن کی تفییر کی ان جملہ تعموں میں سے بیہ کلمات بھی ہیں جو میرے لیے غیب کے راشتے سے ظاہر وباہر ہوئے۔ پس بیہ دل میں وارد ہوئے اور اس میں جاگزیں ہو گئے پھر انہیں صدق حال نے عیاں اور آشکارا کر دیا۔ (یعنی صدق حال و مقال اکسٹے ہوگئے) پس لطف خداوندی نے خود انہیں ظاہر وباہر فرمادیا۔ اللہ کا کرم ہوا اور اس کی تعبیر میں کوئی خطا نہیں ہوئی۔ بیہ کلمات طالبانِ حق اور اربابِ علم و اور اس کی تعبیر میں کوئی خطا نہیں ہوئی۔ بیہ کلمات طالبانِ حق اور اربابِ علم و معرفت کی رہنمائی کاسامان ہیں۔ اس لیے حضر ت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ معرفت کی رہنمائی کاسامان ہیں۔ اس لیے حضر ت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا۔

#### دلول كى غذااور زادراه

ہند ہُمؤ من کے لیے ہر حال میں تین امور کی پاہندی کر ناضر وری ہے۔ ا۔ اللہ تعالیٰ کے اوامر کی پیروی کرے۔

۲۔ اس کی منابی (جن چیزوں سے اس نے روکا ہے) سے اجتناب برتے۔

س۔ اور قضاءو قدر کے سامنے سر تشکیم خم کر دے اور مخو شی اسے قبول کر لے۔ ادنی سے ادنی سے ادنی کے بعد ہ کسی حال میں ان تین

امورے غافل نہ رہے اور کسی صورت اسے ہاتھ سے نہ جانے دے۔

ان تیوں امور کو دل میں جگہ دے۔ اپنے نفس کو ان کا پابند کرے اور اپنا عضاء وجوارح کوان کا پابند کرے اور اپنا عضاء وجوارح کوان کی اوا ئیگی میں مشغول رکھے۔ مرغوبات کا حصول عمل کے بغیر نا ممکن ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا:

سنت کی پیروی کرو اور بدعتوں سے چو۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و آلہ واصحابہ وسلم کی فرما نبر داری کرواور نافرمانی سے اجتناب کرو۔ اللہ تعالیٰ کو ذات و صفات میں یکتا یقین کرواور شرک نہ کرواس ذات اقد س کو ہر عیب سے پاک سمجھواور اس کے بارے غیر مناسب گفتگونہ کرو۔ اس کی بارگاہ میں سوال کرواور مایوی کا اظہار مت کرو۔ اس کی رحمتوں اور مہر بانیوں کے امید دار مہوا نظار کرواور شک نہ کرو۔ صبر سے کام لو اور جزع فزع سے پچو۔ ثابت قدم رجواور راہ حق سے نہ کھا گو۔ آپس میں بھائی بھائی بن کرر ہو اور عداوت کارویہ نہ بواو۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت پر ایک ہو جاؤ اور الگ الگ فرقے نہ باؤ۔ اپناؤ۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت پر ایک ہو جاؤ اور الگ الگ فرقے نہ باؤ۔ باہم محبت و مودت رکھو اور بعض و عناد سے دور رہو۔ گنا ہوں سے مجتنب اور پاک رہو اور نافرمانی کی گندگی سے عصمت کو آلودہ نہ ہونے دو۔ اپنے پروردگار کی اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب وزینت حاصل کرواور اس کے در رحمت اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب وزینت حاصل کرواور اس کے در رحمت

سے منہ نہ پھیرو۔ای کی چو کھٹ پر سر نیاز رکھ دو۔ توبہ کرنے میں دیر نہ کرواور رات دن اپنی خطاؤل اور لغزشوں کی معافی مانگتے رہو۔

شاید تم پرر تم ہو جائے۔ تم سعادت حاصل کرلو۔ آگ ہے دور کردیے جاؤ جنت میں داخل کیے جاؤ۔ وصالِ حق کی دولت پاؤ۔ سلامتی کے گھر (جنت میں نعمتوں سے لطف اندوز ہو سکو اور جوان باکرہ عور توں کے ساتھ مجامعت کی نعمت سے سر فراز کیے جاؤ۔ جنت کے اس گھر میں تمہیں خلود نصیب ہو۔ عمدہ گھوڑ دں پر سواری کرو۔ سر وقد ہاہ جبیں صاف و شفاف بدن والی غیر مدخولہ آہو چیثم حوردں سے لطف حاصل کرو۔ وہاں تمہیں طرح طرح کی خوشہو میں حاصل ہوں، ان نعمتوں کے ساتھ ساتھ خوش گلوجوان عور توں کے نغماہائے کیف و سرورسے لطف اندوز ہو سکو اور انبیاء صدیقین، شھد اءوصالحین کی معیت میں رہو اور اعلیٰ علین تک بلند کیے جاؤ۔

ابتلاء و آزمائش میں روحانی بالیدگی اور بھیرے کی بیداری ہے

آپ رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب انسان پر کوئی مصیبت

آتی ہے تو وہ اس مصیبت سے نکلنے کی پہلے خود کو شش میں کامیاب نہ ہو تو پھر
دوسر ول سے مدد طلب کر تا ہے۔ مثلا فقر وافلاس میں سلاطین ہم امر اء ہم منصب
واروں کادروازہ کھٹکھٹاتا ہے۔ پیمار ہو توطبیب کے پاس جاتا ہے۔ اگر یمال بھی کام
نہ نے اور مایو می ہو پھر باگاہ خداوندی میں عاجزی وافکساری سے التجاکر تا ہے۔ اللہ
کر یم کی بارگاہ میں سر نیاز جھکادیتا ہے۔ جب تک اپنی مدد آپ کے تحت پچھ کر سکتا
ہے مخلوق کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ جب تک مخلوق سے تائید ملتی رہتی ہے خالق کی طرف رجوع نہیں کر تااور جب مخلوق سے اور اپنے آپ سے مایوس ہوجاتا ہے۔ تو پھر امید دیم کی کیفیت میں خالق تعالی کی بارگاہ میں عرض کنال ہوتا ہے۔

تو پھر امید دیم کی کیفیت میں خالق تعالی کی بارگاہ میں عرض کنال ہوتا ہے۔
لیکن اللہ کر یم اسے دعا سے درماندہ کر دیتا ہے (یعنی وہ دعامانگ مانگ کر

تھک جاتا ہے) اور اس کی دعا قبول نہیں فرماتا۔ حتی کہ انسان تمام اسباب سے
تعلق توڑ دیتا ہے۔ ایسے میں بندے میں اللہ کا حکم جاری ہوتا ہے۔ اور خالق اپنا
فعل صادر فرماتا ہے۔ پھر ہندہ روح محض بن جاتا ہے ( یعنی بھریت دم توڑ دیت
ہے اور روحانیت کار فرما ہو جاتی ہے) ہندہ ہر طرف اللہ کریم کے فعل کو دیکھتا
ہے۔ پس وہ صاحب یقین اور موحد بن جاتا ہے اسے یقین ہو جاتا ہے کہ حقیقی
فاعل تواللہ عزوجل ہے۔ اس کے سوانہ کوئی حرکت دینے والا ہے اور نہ حرکت کو

خیر وشر، نفع و نقصان، منع و عطا، بست و کشاد، موت و حیات، عزت و ذلت، غنی و فقر سب الله عزو جل کے دست قدرت میں ہے۔ انسان کو جب یہ یقین ہو جاتا ہے تو وہ اپنے آپ کو نقد پر کے ہاتھ میں دے دیتا ہے جس طرح شیر خوار چید داید کے ہاتھ میں اور گیند کھلاڑی کے ہاتھ میں ہوتی ہے۔ وہ اسے اپنی مرضی سے ادھر ادھر۔ دائیں ہائیں، اوپر نیچ جسے عیں ہوتی ہے۔ الٹ پلٹ کر تا ہے۔ جس طرح میت، گیند اور پچ کی کوئی حرکت اپنی نہیں ہوتی ای طرح انسان کی کوئی حرکت اس کی اپنی نہیں رہتی وہ اپنے آپ کو کلیتا اللہ تعالیٰ اور اس کے فعل کے سپر دکر دیتا ہے اور اپنے آپ سے غائب ہو جاتا کھیتا اللہ تعالیٰ اور اس کے فعل کے سپر دکر دیتا ہے اور اپنے آپ سے غائب ہو جاتا ہے۔ نہ وہ پچھ سنتا ہے اور نہ پچھ سمجھتا ہے۔

اور اگر دیکھتا ہے تو ای کے دکھائے دیکھتا ہے۔ سنتااور جانتا ہے تو ای کے کلام کو سنتااور ای کے جتائے سے جانتا ہے۔ وہ ای ذات اقدس کی نعمتوں سے لطف اندوز ہو تا ہے۔ ای کے قرب کی سعادت سے بہر ور کیا جاتا ہے۔ حضوری کی نعمت سے مزین و مشرف ہو تا ہے۔ اللہ کر یم کے وعدہ سے خوش ہو تا ہے۔ اللہ کر یم کے وعدہ سے خوش ہو تا ہے اور سکون حاصل کر تا ہے۔ ای ذات سے مطمئن اس کے کلام سے مانوس ہو تا ہے۔ فیر اللہ سے وحشت و نفرت کر تا ہے۔ اللہ کے ذکر کی نجات اور پناہ چا ہتا ہے۔ ای پر بھر وسہ ، ای پر توکل کرتا ہے۔ اس ذات اقدس کے نور چا ہتا ہے۔ ای ذات اقدس کے نور

### https://ataunnabi.blogspot.com/

معرفت سے ہدایت حاصل کر تا ہے۔ اپنے ظاہر وباطن کو منور کر تا ہے۔ اس کے عطاکر دہ علوم لدنی سے بہر ور ہو تا ہے۔ اس کی قدرت کے اسر ار پر جھانکتا ہے۔ اس سے باد کر تا ہے۔ اس کی حمد و ثنا کر تا ہے "صرف اس کی نعموں کا شکر اداکر تا ہے اور اس کے ہاتھ اللہ کی بارگاہ کے علادہ کسی کے آگے بلند نمیں ہوتے۔

حص وہواکی کانے وار جھاڑیاں اکھاڑوے تاکہ شجر کمال کے سائے میں آرام ملے حضرت شیخ محبوب سبحانی قطب ربانی رضی اللہ تعالیٰ عنه وار ضاہ نے فرمایا۔جب تو مخلوق سے مرجائے گا تو تجھے کمنا جائے گاکہ اللہ تعالیٰ نے تجھ برر حم فرما دیا ہے۔ اور تیری خواہش سے مختم موت دے دی ہے۔ اور جب تو این خواہشات سے مرجائے گا تو تھے کہاجائے گا۔اللہ تعالیٰ نے تھے پررحم کیا ہے اور مجھے تیرے ارادے اور تمناسے موت دے دی ہے۔ اور جب تواسیخ ارادے سے م جائے گا تو تھے ہے کہاجائے گااللہ تعالیٰ نے تھے پرر تم کیااور تھے حقیقی زندگی عطاکی ہے۔اس کے بعد مجھے اس دنیامیں وہ زندگی عطا ہوگی جس کے بعد موت نہیں۔الی نعت سے نواز اجائے گاجس کے بعد محرومی نہیں۔الیی غنی عطاموگی جس کے بعد کوئی فقر نہیں۔ایسی عطاہے سر فراز ہو گاجس کے بعد محرومی نہیں۔ الی راحت ملے گی جس کے بعد مشقت نہیں ایباعلم یائے گاجس کے بعد جمالت نہیں۔ابیاامن نصیب ہو گاجس کے بعد خوف نہیں۔الی سعادت حاصل ہوگی جس کے بعد شقادت نہیں۔ وہ عزت دی جائے گی جس کے بعد ذلت نہیں۔ قرب الی کاوه در جه ملے گاجس کے بعد تمام دوریاں ناپید ہو جائیں گی۔وہ رفعت و بلندى ملے گی كہ جس كے بعد پستى نہيں ہو گى۔عظمت يائے گااور تيرى كى قتم کی تحقیر نہیں ہو گی۔ مجھے یاک کیاجائے گااور ہر قشم کی آلائش سے دور کر دیاجائے گا۔ تجھ میں آر زوئیں متحقق ہو تگی۔ تیرے بارے سب انچھی باتیں پوری ہو تگی۔ تو كبريت احمر بن جائے گا توسمجھ ہے بالاتر مقام كاحامل ہو جائے گا۔ تجھ جيسادوسر ا کوئی نہیں ہوگا۔ تواپیا یکتائے روز گار ہو گا کہ کوئی تیراشریک نہیں ہو گا تواپیا فرد مزیداور واحد و حید قرار پائے گا کہ تیر اکوئی ہم مرتبہ نہیں ہو گا۔ غیب الغیب سر اسر ہوجائے گا (یعنی اسر ارغیبیہ اور محفید پر یوں مطلع ہو گاکہ خودلوگ تیری باتوں کو نہیں سمجھ سکیں گے اور تیرے کمالات تک رسائی حاصل نہیں کر سکیں گے )ایسے میں توہر رسول اور نبی و صدیق کاوارث تھمرے گا۔ تجھ پرولایت کے کمالات ختم ہو جائیں گے۔ تیری جناب میں لدال حاضری دیں گے۔ تیرے و سلے سے مشکلات آسان ہو نگی۔ تیرے صدقے سے بارشیں برسیں گے۔ تیرے طفیل کھیتیاں آگیں گی تیری وجہ ہے رنجو محن دور ہو نگے۔خاص وعام تجھ سے فائدہ یا تیں گے۔ سر حدول پر رہے والے عراعی، رعایاء آئمہ امت اور اللہ كى سب مخلوق بچھ سے فيفن ياب ہوگى۔ توشمرون اور شمرون ميں بينے والے لوگون كيليے كو توال ہو گا۔ لوگ قطع مر احل كر كے دور دور سے تيرى خدمت ميں حاضر ہو نگے۔ تیری بارگاہ میں خالق کل اللہ رب العزت کے اذن سے انواع واقسام کے تخفے اور نذرانے پیش کریں گے۔ زبانیں تیری مدح وستائش کریں گی۔اہل ایمان تیرے بارے متفق ہو نگے اور کہیں گے۔ اے ستودہ صفات۔ اے وہ جو آباد یوں اور جنگلوں میں رہنے والوں میں سب سے بہتر ہے۔ بیہ محض الله کا فضل ہےاور ذوالفضل الامتنان جے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔

وہ سراب جے پیاسایانی گمان کر تاہے

حضور فیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه کاار شاد ب جب توارباب د نیااور انبائے وقت کو دیکھے کہ وہ دنیا کی زیب وزینت، اس کے جھوٹے فریب اور ہم رنگ زمین جال میں کھنے ہیں، بوفا، عهد شکن، بظاہر خوش گوار اور بباطن مکر وہ ونا پیندیدہ۔ گناہ کی آماجگاہ دنیاان کے مطمع نظر اور مقصود ہے توالیا خیال کر کہ کوئی شخص جائے ضرورت پر بیٹھار فع حاجت کر رہا ہے۔اس کاستر نزگا ہے۔ماحول میں غلاظت کی یو پھیل رہی ہے۔ یقیناً ایسے شخص کو و کھے کر توانی نگامیں بھی کر لے گااوربد یوسے سیخے کیلئے منہ ڈھانے لے گا۔ د نیاکوای گندگی کی طرح ناپیند کر۔جواس پر نظریزے تواس کی زیب و زینت سے آنکھیں نیچی کر لے۔اس کی لذات و شہوات کی بدیو سے اپنی ناک کو ڈھانپ لے تاکہ تود نیااور اس کی آفات ہے ، جائے اور مقدر میں کھارزق بے منت غير تخفي مل جائے۔

رب قدوس نے اپنے محبوب نبی محمد مصطفیٰ علیہ سے فرمایا: وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْمَنَيْكَ الِي مَامَتَّعْنَا بِهِ اَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهَرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَالِنَفْتِنَهُمْ فِيْهِ وَرِزْقُ رَبُّكَ خَيْرٌ وَ ٱبْقَى

(db:131)

(آب مشاق نگاہوں سے نہ دیکھے ال چیزول کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو یہ محض زیب وزینت ہیں دنیوی زندگی کی (اورانسیس اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے)

میں تیر ا قرب جا ہتا ہوں اور تیری خوشنودی کا طالب ہوں

حضرت غوث اعظم رضی الله تعالی عنه وار ضاه نے فرمایا : خلق خدا ہے بحجم خدادندی خواہش ہے بتقد پر الہی اور اینے ارادے سے بفعل ربانی فنا ہو جاتا کہ توعلم اللي كے ليے ظرف كاكام دے سكے (يعنى تحقيے علم لدني حاصل جو) مخلوق سے فناء ہونے کی علامت سے ہے کہ توان سے قطع تعلق کر لے۔ان کے پاس آمدور فت مو قوف کردے اور جو کچھ ان کے ہا تھول میں ہے اس سے مایوس ہوجا۔

ا پی ذات اور اپی خواہش سے فناء ہونایہ ہے کہ تو حصول منفیعت اور دفع

ضرر میں دنیادی اسبب تعلق اور کب کوترک کردے۔ آپے سود وزیال کے
لیے توبذات خود اپنے ارادے سے کوئی حرکت ند کرے اور اپنی ذات کی خاطر اپنی
دانش و تدبیر پراعتاد نہ کرے۔ نہ تواپئے آپ سے مصرات دور کرے اور نہ اپنے نفس
کی مدد کرے۔ بلحہ ہر چیز اس ذات کے سپر دکردے جو پہلے بھی تیر اکار ساز تھااور بعد
میں بھی تیر اکار ساز ہوگا۔ جس طرح کہ تیر اسب کچھ اللہ کر یم کے سپر د تھا جبکہ تو
میں بھی تیر اکار ساز ہوگا۔ جس طرح کہ تیر اسب کچھ اللہ کر یم کے سپر د تھا جبکہ تو
اپنی والدہ کے رحم میں تھااور پھر اپنے پنگھوڑے میں شیر خوار چھ تھا۔

تیرے ارادے کی بفعل خداوندی فناء سے کہ بھی کی چیز کاارادہ نہ كرے تيرى كوئى غرض و غايت اور حاجت و طلب نه ہو كيونكه الله تعالى كے ارادے کے ہوتے ہوئے تو اور کسی چیز کا ارادہ کر ہی نہیں سکتا۔ بلحہ فعل خداد ندی تجھ میں جاری و ساری ہے۔ تو خود عین اللہ تعالیٰ کاارادہ اور اس کا فعل ہے۔ تیرے اعضاء ساکن ، ول مطمئن ، سینہ کشادہ ، چرہ منور ، باطن آباد اور تو این خالق کی محبت میں اس طرح سر شارے کہ ہر چزے عنی ہے اللہ کے دست قدرت کے تو سروے۔ مجھے وہ حرکت دے رہاہے۔ لسان ازل مجھے بلاتی ہے۔ تیر ایرور د گار تجھے سکھا تا ہے۔ تجھے اپنے نور خاص اور اجلال کا لباس اور عزت کی قبائیں پہناتا ہے سو توسلف صالحین کے مرتبے پر فائز ہو جائے گاجو کہ علم کے مینار تھے۔جب توان نعمتوں سے بھر اور ہو جائے گا تو تو شکتہ قلب بن جائے گا۔ پھر تیرے دل میں شہوت اور ارادہ نہیں تھیر سکے گاجس طرح ٹوٹے ہوئے یر تن میں مالع اور مالع میں موجود کثافت نہیں ٹھبر سکتی۔ تیر ادامن ر ذاکل بشری ہے یاک ہو جائے گا۔ تیر لباطن غیر کو قبول ہی شیں کرے گا۔اللہ تعالیٰ کے سواء یمال کسی اور کابسیر انہیں ہو گاامور تکویجیہ تیرے سیر ذہو نگے۔ کرامات تیرے ہاتھ پر صاور ہو نگی۔ ان کرامات اور خرق عادت امور کے پیچے جن کا صدور تیرے ہاتھ سے ہوگادر حقیقت قدرت خداد ندی کار فرماہوگی اور بہای کے فعل ادر علم دارادہ کی کرشمہ سازی ہو گی۔ تیراشار شکتہ قلب لوگوں میں ہونے لگے گا جن کے بشری ارادے ناپیداور شہوات طبعیہ زائل ہو چکی ہوتی ہیں۔اور بشری ارادوں کی جگہ مشیتِ ربانی اور اراد ؤخداوندی کار فرما ہو جاتے ہیں۔ جیسا کہ نبی کریم علیقے واصحابہ نے فرمایا۔

حُبِّبَ اِلَىَّ مِنَ الدُّنْيَا ثَلَاتٌ النساءُ واَلطِّيْتُ وَجُعِلَ قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصّلواةِ<sup>ل</sup>

سیسی می الصفواوی (میرے لیے دنیا کی تین چیزیں محبوب بنائی گئی ہیں۔ عور تیں، خو شبواور میری آکھوں کی ٹھنڈک نماز میں رکھ دی گئیہے)

حضور نی کریم علی نے ان چیز دل کی محبت کو اپنی طرف منسوب کیا اس کے بعد کہ ارادہ بھری کی دسترس سے آپ نکل چکے سے اور انسانی خواہش آپ سے زائل ہو چکی تھی۔ جیسا کہ ہم ذرکورہ گفتگو میں اشارہ کر آئے ہیں۔

حدیث قدی ہے۔ آنا عِنْدَ الْمُنْكَسِرِ قُلُو بُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا عَنْدَ الْمُنْکَسِرِ قُلُو بُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا مِنْدَ الْمُنْکَسِرِ قُلُو بُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا اللہ اللہ ہوتا ہوں جن کے دل میرے لیے شکتہ ہوتے ہیں)

ان حدیثول کے بارے جو کچھ بھی کہاجائے۔ پیربات طے شدہ ہے کہ بیہ دونوں موضوع ہیں جیسا کہ ملاعلی قاری اور امام سخاوی نے تصر سے فرمائی۔

ا س حدیث پاک کوامام نمائی رحمۃ الله علیہ نے پی سنن میں لقل فر ملیا ہے۔ اس کے راویوں حضرت انس رضی اللہ عند ہیں۔ اوریہ حدیث حسن حصح ہے۔ نمائی میں اس کا نمبر 3939 ہے۔

۲ الاسر اراالر فوعہ نمبر 70۔ از قاری۔ آپ حضر ت سخاوی کے حوالے نے فرماتے ہیں کہ ان کے بقول اسے غزالی نے "البدایہ" میں ذکر فرمایا۔ میں (محشی) کہتا ہوں کہ پوری حدیث یوں ان کے بقول اسے غزالی نے "البدایہ" میں ذکر فرمایا۔ میں (محشی) کہتا ہوں کہ گھر تا ہوں ہے۔ دوسری روایات میں قبور هم کی جگہ قلو بھم کے الفاظ ہیں۔ ایسے محسوس ہو تا ہے کہ یہ روایت مسلم ترین ہے۔ کیونکہ قلبی انکسار بارگاہ اللی میں نذلل و انکساری کا پہلا مرحلہ ہے اور آخری مرحلہ فاء کا ہے۔ اس میں غور و فکر کریں۔ یہ صوفیاء کے اسلوب کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتی ہے۔

تحقی اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی معیت خاصہ حاصل نہیں ہو سکتی جب تک شکستہ ذات نہیں ہو جاتا۔ یعنی تیری خواہش اور ارادہ ٹوٹ پھوٹ نہیں جاتے۔ پس جب تیری ذات مکمل طور پر ٹوٹ جائے گی تجھ میں کوئی چیز قرار پزیر نہیں ہو سکے گی اور تواللہ تعالیٰ کے سواء کسی اور کے لا کق نہیں رہے گا تواللہ تعالیٰ کجھے ایک نئی زندگی عطافر مادے گا۔ تجھ میں ایک نیاارادہ پیدافر مادے گا پھر تواس ارادہ سے ارادہ کرے گا۔ پس جب تواللہ تعالیٰ کے پیدا کر دہ اس ارادے میں پایا جائے گا تو پر در دگار عالم اس ارادے کو توڑدے گا کیو نکہ اس میں تیر اپور اوجو دپایا جا جائے گا تو پر در دگار عالم اس ارادے کو توڑدے گا کیو نکہ اس میں تیر اپور اوجو دپایا جا ایک ارادہ پیدافر مائے گا اور پھر تجھے اس میں موجو دپا کر اس ارادہ کو تجھ سے دور کر رہے گا حتی کہ تقدیر کا لکھا پور اہو جائے گا اور تجھے بارگاہ خداد ندی میں حضوری کی بس دے گا حتی کہ تقدیر کا لکھا پور اہو جائے گا اور تجھے بارگاہ خداد ندی میں حضوری کی بس دے گا۔ پس تا ہو جائے گا۔ یہ سان لوگوں کے پاس مدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس مدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس مدیث ہو جائے ہیں۔

ہمارے قول (عندوجود فیھا) کا مطلب یہ ہے کہ جب تواس ارادے سے مطمئن ہوجائے گاوراس کی طرف متوجہ ہوجائے گا۔ حدیث قدی ہے۔

لَایَزَالُ عَبْدِی الْمُؤْمِنُ یَتَقَرَّبُ اِلَیَّ بِالنَّوَافِلِ حتی اُحِبُّهُ.

فَاذَا اَحَبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِیْ یَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِیْ فَافِلِ عَلَیْ یَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِیْ فَافِدِیْ مَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِیْ وَیَدَهُ الْتَیْ یَبْطِشُ بِهَا وَرِجْلَهُ الَّتِیْ یَسْعٰی بِهَا لَ وَرس کی روایت میں ورس کی روایت میں ورس کی روایت میں

فِبِیْ یَسْمَعُ وَبِیْ یُبْصِرُ وَبِیْ یَبْطِشُ وَبِیْ یَعْقِلُ کے الفاظ ہیں۔ "میر ابندہ یعنی مؤمن نوا فل کے ذریعے میر اقرب پاتار ہتاہے حی کہ وہ میر امحبوب بن جاتاہے۔ پس جب وہ میر المحبوب بن جاتاہے تومیس اس کے کان

### https://ataunnabi.blogspot.com/

بن جاتا ہوں جن ہے وہ سنتا ہے۔ میں اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جن ہے وہ دیکھا ہے۔ میں اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جن ہے وہ دیکھا ہے۔ میں اس کی اسکی علی بن جاتا ہوں جن ہے وہ چھٹو تا ہے۔ میں اس کی ٹائکیں بن جاتا ہوں جن ہے وہ چلتا ہے "دوسر ی روایت میں یہ الفاظ ہیں" پس وہ میرے ساتھ سنتا ہے۔ میرے ساتھ دیکھا ہے، میرے ساتھ کپڑتا ہے۔ میرے ساتھ سوچتاہے"

اور فنامیہ ہے کہ تو اپنی ذات سے فانی ہو جائے۔ جب تو اپنی ذات اور دوسری مخلوق سے فائی کر دیا گیا تو اللہ وحدہ لاشریک کے ساتھ باقی ہو جائے گا۔ پھر تجھے مخلوق سے نہ کوئی امید رہے گی اور نہ خوف۔ کیونکہ مخلوق ہی خیر وشر ہے۔ خیر وشر کا تعلق اللہ تعالیٰ کی تقدیر سے ہے۔ پسوہ تجھے شرسے محفوظ رکھے گاور خیر کے سمندر میں غرق کر دے گا۔ یول تو ہر بھلائی کیلئے ظرف ہر نعمت و سرور، زیب وزینت، نور وضیاء اور امن و سکون کا منبع وسرچشمہ بن جائے گا۔

ہیں۔ ملا تکہ وانبیاء کے علادہ باقی تمام مخلوق جن وانس جو مکلف ہے دہ ارادہ اور خواہش سے معصوم نہیں ہے۔ ہاں اولیاء کرام حرص و هواہ محفوظ ہیں جبکہ لبدال ارادہ سے محفوظ ہیں مگر ارادہ اور خواہش سے معصوم نہیں مقصد یہ ہے کہ تبدال ارادہ سے محفوظ ہیں مگر ارادہ اور خواہش کی طرف ہوجاتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنی رحمت خاص سے انہیں اس کو تاہی پر آگاہی عطا فرمادیتا ہے۔ اور دہ اس سے باز آجاتے ہیں۔

خواہشِ نفسانی دل کیلئے آفت ہے

حضرت میخ رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا: موائے نفسانی کے چنگل سے باہر نکل اس سے دور ہو اور مملکت دجود سے رخت سفر باندھ کر سب کچھ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے۔ پھر اپنے دل کے در دازے پر بیٹھ کر نگہبانی کا فریضہ سر انجام دے۔اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری کر۔ جے دہ اندر آنے کا حکم دے اے اندر آنے دے اور جے وہ اندر آنے سے روکے تو بھی اے اندر آنے سے روک دے۔ایک بارجب خواہش نفسانی دل ہے باہر نکل چکی ہے تواہے پھر اندر مت آنے دے۔ اور یہ صرف ای صورت میں ممکن ہے کہ تو ہوائے نفسانی کی مخالفت کرے اور تمام حالات میں اس کی متابعت ترک کر دے۔ نفس کی متابعت ومطابقت سے خواہشات دل میں گھر کر جاتی ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے ارادے کے بغیر کسی غیر کاارادہ نہ کر۔ کسی اور کاارادہ خواہش نفسانی ہے اور کیمی احمقوں کی جنت ہے۔ای میں تیری ہلاکت، ذلت و سوائی، نگاہ خداوندی میں گرنا اور اس سے مجوب ہونا ہے۔ ہمیشہ اس کے امر و ننی کی حفاظت کر۔ اور اس کے فیصلوں کے سامنے سر تسلیم خم کر مخلوق کواس کاشر یک مت بنا۔ (یادر کھ) تیر اارادہ، تیری خواہش اور تیری چاہت سب مخلوق ہے۔ پس کسی چیز کاارادہ نہ کر۔ حرص وہوا کی پیروی نه کرورنه مشرک تھیرے گا۔رب قدوس کاار شادہے۔ فَمَنْ كَانَ يَوْجُو ْ لِقَاءِ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْوِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اَحداً . (الكمف:110)

"پن جو محض امیدر کھتا ہے اپنے رب سے ملنے کی تواسے چاہیے کہ وہ نیک عمل کرے اور نہ شریک کرے اپنے رب کی عبادت میں کسی کو"

صرف سے پرستی ہی شرک نئیں خواہش نفس کی اتباع اور دنیاو آخرت میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کو بزرگ و برتر خیال کرنا بھی شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ جو کچھ ہے وہ غیر ہے۔ جب تو غیر کا ہوا تو مشرک ٹھر اے احتیاط کر اور صرف اللہ کا ہو کر رہ ۔ خوف خدار کھ اور اس کی پکڑ سے بے خوف نہ ہو جا۔ غور و فکر کر اور غفلت کا شکار نہ ہو ۔ کسی مقام اور حال کی نسبت اپنی ذات کی طرف نہ کر اور مدعی ولایت نہ بن جا۔

اگر کچھ عطا ہو۔ کوئی مقام حاصل ہویا کی مخفی راز ہے مطلع ہو تو کسی اور کو خبر نہ دے۔ کیونکہ اللہ تعالی تفییر و تبدیل میں روزانہ ایک الگ شان میں ہوتا ہے۔ اللہ تعالی بلا شبہ انسان اور اس کے دل کے در میان حائل ہے۔ ہو سکتا ہے اللہ تعالی نے کچھے جس چیز ہے آگاہ فرمایا ہے اور تو نے اس کی خبر دوسر ہے کودی ہو دہ تجھ سے زائل کر دے۔ اور جس کو تو محکم اور باقی خیال کر رہا تھادہ متغیر ہو جائے۔ پس اس طرح تو اس شخص کے سامنے نادم ہوگا۔ راز کودل میں محفوظ رکھ جائے۔ پس اس طرح تو اس شخص کے سامنے نادم ہوگا۔ راز کودل میں محفوظ رکھ اور کسی کو اس پر مطلع نہ کر۔ آگر اس میں ثبات وبقاء ہے تو موصبت ربانی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا شکر اداکر تاکہ یہ نعمت تجھے اور عطا ہوادر اگر ثبات وبقاء نہیں تو بھی یہ ایک تعمل کے شام د معرفت ، نور د بھیر ت اور تادیب تو ہے ہی۔ رب فحد س ارشاد فرما تا ہے۔

مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْنُنْسِهَانَأْتِ بِخَيْرِ مِّنْهَا أَوْمِثْلِهَا اَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْيٍ قَدِيْرٌ . (البُقره:106) "جوآيت ہم منوخ كردية بين يافراموش كرادية بين تولاتے بين (دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم)اس جیسی کیا تھے علم نہیں کہ اللہ تعالیٰ سب کچھ کر سکتا ہے"۔

الله تعالی کواپی قدرت میں عاجز خیال نہ کر۔ نقدیر و تدبیر میں اسے تهمت نہ دے اور اس کے دعدہ میں شک نہ کر۔رسول خداع اللہ میں تیرے لیے بہترین نمونہ ہے۔اسی اسوۂ حسنہ کی پیروی اختیار کر۔

کئی سور تیں اور آیتیں جو آپ علیہ پر نازل ہو کیں ان پر عمل ہو تارہا۔
نمازوں میں تلاوت ہوتی رہیں۔ مصاحف میں لکھی گئیں پھر دہ اٹھالی گئیں احکام
بدل گئے اور ان کی جگہ دو سرے احکام نازل ہوئے۔ یہ سب کچھ ظاہری نثر یعت
مطھر ہ میں ہو اور پاباطن علم خاص اور وہ حال جو بندے اور اللہ کے در میان کا معاملہ
ہے تواس سلسلے میں رسول خدا عیالیہ فرمایا کرتے تھے۔

انه لیغان علی قلبی فاستغفر الله فی کل یوم سبعین مرة وروی مئة مرة <sup>ل</sup>

ا اے امام مسلم نے اپنی تھیجے میں نقل فرمایا ہے دیکھیے کتاب الذکر حدیث نمبر 41 امام الد داؤد کی سنن میں بھی نمبر 1515 کے تحت یہ حدیث موجود ہے۔ دونوں کتابوں میں حضرت الاغرالمزنی رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی ہے۔

مناوی "فیض القدیر" جلد سوم صفحہ گیارہ پرامام ابدالحن شاذلی کے حوالے ہے لکھتے ہیں کہ اس ہے مراد مجاب اور غفلت کا تجاب نہیں جیسے بچھ لوگوں کو ہم ہوا ہے بلید اس ہے مرادیہ ہو آپ کہ آپ کے قلب اطهر پر تجلیات کے انواز چھا جاتے جس سے حضور کی کیفیت جاتی رہتی۔ پھر آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ ہیں استغفار کرتے تاکہ تجلیات کی یہ نورانیت مستور ہو جائے کیو نکہ آگریہ تجل دوام اختیار کرلے تو خواص حقیقت کے سلطان کے نزدیک لاشی ہو جائیں۔ سر ان کے حق ہیں رحمت احتیار کرلے تو خوام کے لیے تجاب اور عذاب ہے۔ حضر ت شہاب الدین سحر وردی فرماتے ہیں اس پردے کو مصطفیٰ کریم علی ہے جاتے ہیں اس کے نقص خیال نہیں کرنا چاہیے بلید یہ پردہ تو کمال اور تنہ کمال ہے۔ یہ ایک گرام از ہے جے صرف ایک مثال سے واضح کیا جاسکتا ہے۔ اوروہ مثال ہے ہے کہ آگھ پر پوٹوں کا ایک تجاب ساتنا ہے۔ ویکھنے سے تو یوں محسوس ہو تا ہے کہ یہ آگھ کیلئے نقص ہیں کیو نکہ یہ پوٹوں کا ایک تجاب ساتنا ہے۔ ویکھنے سے تو یوں محسوس ہو تا ہے اور بند ہونے کی صورت پوٹوں کا کھی جاسمت سے جو کی مصورت کے سامنے سے جو کی انہوں نے ڈھانپ رکھا ہو تا ہے اور بند ہونے کی صورت کی کھیلے مقد پر)

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ واصحابہ و سلم کو ایک حالت ہے دو سری حالت میں منتقل کیا جاتا تھا۔ بھی آپ ایک حال میں ہوتے تو بھی دوسرے حال میں۔ بول آپ منازل قرب اور میادین غیب میں ہمیشہ محوسفر رہے اور خلعتیں اور انوار تغیر پزیر رہے آپ کی ہر دوسری حالت پہلی حالت کے مقابلے میں ار فع واعلیٰ ہوتی۔ جب آپ دوسری حالت پر فائز ہوتے اور پہلی حالت پر نگاہ پڑتی تو وہ واعلیٰ ہوتی۔ جب آپ دوسری حالت پر فائز ہوتے اور پہلی حالت پر نگاہ پڑتی تو وہ عیب و نقصان محسوس ہوتی اور آپ خیال کرتے کہ اللہ تعالیٰ کی شایان شان حدود کی حفاظت نہیں کر سکا۔ در حقیقت یہ آپ علیہ کی کمال تواضع وعاجزی ہے۔ ای کے حفاظت نہیں کر سکا۔ در حقیقت یہ آپ علیہ کی کمال تواضع وعاجزی ہے۔ ای

کیونکہ بیہ ہدے کی بہترین حالت ہے اور تمام احوال میں اس کے شایاں شان ہے کہ دہبار گاہ خداد ندی میں اعتراف گناہ کر تارہے۔ یمی دوچیزیں ہیں جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ واصحابہ وسلم کوایو البشر حضرت آدم علیہ السلام

میں ویکھنے سے مانع ہوتے ہیں حالا نکہ آگھ کی تخلیق کا مقصد محسوسات کاادراک ہے۔ اور یہ وظیفہ آگھ صرف ای وقت اداکر عقی ہے جب محسوسات کی شعاعیں آگھ کے داخلی جھے پر پڑیں اور بعض کے بزدیک جب مدرکات کی صور توں سے آگھ کا دھیلا تھر جاتا ہے تو آگھ مدرکات کو دیکھتی ہے۔ کچھ بھی ہو یہ بات تو طے ہے کہ آگھ صرف ای صورت میں مریات کو دیکھتی ہے۔ کچھ بھی ہو اور مریات کی شعاعیں اس سے فکڑائیں۔ صورت میں مریات کو دیکھ سختی ہے جب آگھ کھی ہو اور مریات کی شعاعیں اس سے فکڑائیں۔ لیکن جب ہوادیوائید نول سے گزر کر آئی ہے تو وہ اپنے ساتھ گردو غبار بھی لاتی ہے اوگر دو غبار جواڑ رہا ہو تا ہے ہوا اس حرکت دین ہے۔ اگر آگھ کاؤ صلا ہمیشہ ہی اکھلار ہے اور پوٹے نہ ہوں تو آئی رہے ہیں کردو غبار سے ایک رہے ہیں گردو غبار سے ایک رہے ہیں کردو غبار سے ایک رہے ہیں در حقیقت انہیں گردو غبار ہے وہوں کردو غبار کو صاف کردیتے ہیں اور گردو غبار کو صاف کردیتے ہیں ہوئے جنہیں در حقیقت انہیں گردو غبار کے دور در حقیقت دیکھنے میں مانع نہیں بلکہ معاون ہیں۔ اور اس وجہ سے در نقص نہیں بلکہ حن اور کمال ہیں۔

ر سول کریم علی ہے گئی ہیں ہے کہ انفان سے اٹھنے والے غبار کا سامنا کرنا پڑتا ہے آپ کی بھیرت پریہ گردو غبار اثر انداز ہوتا ہے اس لیے اس سے بچئے کیلئے آپ کو ایک تجاب کی ضرورت رہتی ہے اور یکی وہ غین یا پردہ ہے جو آپ کی بھیرت پر تن جاتا ہے اور آپ کی بھیرت کو غیر ول کی رؤیت اور ان کے انفان سے اٹھنے والے غبار سے بچاتا ہے۔اس لحاظ سے یہ پردہ دیکھنے میں نقص کیکن در حقیقت کمال اور تترہ کمال ہے۔

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سے دراشت ایس ملیس۔ جب آدم علیہ السلام عہد خداد ندی کو بھول گئے۔ جنت میں ہمیشہ رہنے۔ محبوب حقیقی رحمان د منان کے قرب اور فرشتوں کے ساتھ ہمیشہ بہیشہ جنت کی نعمتوں سے لطف اندوز ہونے کے ارادے نے انگزائی لی۔ اللہ کریم کے ارادے کے ساتھ ان کاارادہ بھی شریک ہوا توان کے ارادے کو توڑ دیا گیا۔ یہ حالت زائل ہو گئی د لایت کا منصب چھن گیا۔ انہیں اس بلند ترین مقام کیا۔ یہ حالت زائل ہو گئی د لایت کا منصب چھن گیا۔ انہیں اس بلند ترین مقام سے بنچے اتار دیا گیا۔ انوار کی جگہ ظلمتوں نے لے لی۔ اور صفاء مکدر ہو گئی۔ پھر آپ علیہ الصلاۃ دالسلام کو آگاہ فرمادیا گیا اور رحمٰن در حیم ذات کی دوستی کی یاد دہانی کر ادی گئی۔ انہیں حکم ملاکہ نسیان د لغزش کا اعتر آف کریں اور آپ کو تلقین کی کرادی گئی۔ انہیں حکم ملاکہ نسیان و لغزش کا اعتر آف کریں اور آپ کو تلقین کی گئی کہ اپنے قصور کا اقرار کریں۔ اس لیے آپ علیہ الصلاۃ والسلام نے بارگاہ خداد ندی میں عرض کی۔

رَبَّنَا طَلَمْنَا انْفُسْنَا وَاِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرَحمنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ. (الاعراف:23)

"اے ہمارے پروردگار! ہم نے ظلم کیا اپنی جانوں پر اور اگر نہ مخش فرمائے تو ہمارے لیے اور نہ رحم فرمائے تو یقیناً ہم نقصان اٹھانے والوں ہے ہو جائیں گے۔

پس (اس طرح) انوار ہدایت علوم و معارف توبہ اور وہ مخفی مصالح جو آج تک غائب تھو وہ حضرت آدم علیہ السلام کے ہاتھ آئے۔ اور یہ سب کچھ اس لغزش و نسیان کے بغیر ممکن نہ تھا۔ پس آدم علیہ السلام کے ارادے کو ایک دوسرے ادادے کے ساتھ۔ ایک حالت کو دوسری حالت کے ساتھ بدل دیا گیا۔ ولایت صغریٰ کے بعد آپ کو ولایت کبریٰ کا منصب عطا ہوا۔ دنیا آپ کی جائے سکونت ٹھیری۔ پھر آپ عقبیٰ میں منتقل ہوئے۔ پس دنیا آپ کیلئے اور آپ کی اولاد کیلئے منزل اور عقبیٰ مرجع، اور ہمیشہ رہے کی جگہ قراریائے۔

رب قدوس نے فرمایا:

مَانَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْنُنْسِهَانَاْتِ بِخَيْرِ مِّنْهَا أَوْمِثْلِهَا

(البقره:106)

"جو آیت ہم منسوخ کر دیتے ہیں یا فراموش کرادیتے ہیں تولاتے ہیں (دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم)اس جیسی"

(اے مخاطب!) آپ کیلئے اللہ تعالیٰ کے حبیب محمد مصطفیٰ علیہ کے اللہ تعالیٰ کے حبیب محمد مصطفیٰ علیہ کے نندگی میں بہترین نمونہ ہے۔ جس طرح انہوں نے قصور کا اعتراف کیا اور ہر حالت میں استغفار کرتے رہے۔ ہمیشہ عاجزی وافکساری کو شیوہ متایا اور ہمدگی کو اپنایا آپ بھی گنا ہوں کا اعتراف کریں۔ اللہ تعالیٰ سے استغفار کریں۔ ہمیشہ بندگی کا اظہار کریں اور عاجزی و افکساری کی روش اختیار کریں۔

خالق جس ہے راضی ہؤوہی افضل ترین منزل ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عنه وارضاه ارشاد فرماتے ہیں۔ مجھے جو (روحانی) حالت عطا ہواس کے علاوہ کی اور حالت کو اختیار نہ کر خواہ دوسری منزل اعلیٰ ہویا ادنی۔ (اسے ایک مثال سے یوں واضح کیا جاسکتا ہے کہ) جب توباد شاہ کے گھر کے دروازے پر کھڑا ہو تو اندر جانے کی کوشش نہ کریمال تک کہ مجھے جبرانہ کہ اختیاراً داخل کر دیا جائے مقصد یہ ہے کہ مجھے حکم دیا جائے۔ جھ پر سختی کی جائے اصر ارکیا جائے اور کما جائے کہ دروازے پر کھڑا ہونا تیرے لیے مناسب نہیں اندر داخل ہو جا۔ محض اذن واجازت کو کافی نہ سمجھ۔ کیونکہ ہو سکتا ہے تجھے دھو کے سے بلایا جارہا ہو اور تجھ سے فریب کیا جارہا ہو۔ تو دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے کو کائی دیا دروازے کو کائی تو توباد شاہی عاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے دروازے کیا گا۔ کیونکہ تجھ سے دروازے کے حکم سے ہوگا تو توباد شاہی عاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے دروازے کیا جائے دروازے کیونکہ تجھ سے دروازے کیا جائے دروازے کیا کہ کھی سے ہوگا تو توباد شاہی عاب سے محفوظ درے گا۔ کیونکہ تجھ سے دروازے کیا کیا کہ کیونکہ تھیں کیا کہ کوئل کیا کھی کھی کی دوروز کیا جائے۔ اب تیر اجائی کیونکہ کیا کھی کے دوروز کے کیا کیا کہ کیونکہ کیونکہ کیا کیا کیا کہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیا کیا کہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیا کہ کوئی کیونکہ کیونکہ کیا کوئی کیا کہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیونکہ کیا کہ کوئی کیونکہ کی

باز پرس تواس وقت ہوتی جب تواپنا اختیار کو کام میں لاتا۔ اندر جانے کی خواہش و تمناکر تا۔ بے صبری اور سوئے اولی کامر تکب ہو تا اور جس حالت پر تجھے رکھا گیا تھااس حالت پر راضی نہ ہو تا۔ اب جبکہ تجھے باصر ارباد شاہ کے حکم سے اندر بلایا گیا ہے تو سر جھکا دے۔ آئکھیں پنجی کر لے اور سر لپا ادب بن جا۔ جس کام کا حکم ملے اسے سر انجام دے جس خدمت کا مطالبہ کیا جائے اسے جالا۔ بھی ترقی اور کی بند مذہب کا مطالبہ نہ کر۔ اللہ کر یم نے اپنے نبی محمد مصطفیٰ عیالتہ سے فرمایا:

و کا تَدُمُدُنَّ عَیْنَیْكَ اِلٰی مَا مَتَعْنَا بِهِ اَزْواجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ وَلَا الْحَيَاةِ اللهُ نُوا لِنَا لِنَفْتِنَهُمْ فِیْهِ وَرِزْق رَبِّكَ حَیْرٌ وَابَقٰی اللهُ عَالَمَ اللهُ کیا جائے اسے الله کیا جائے اللہ کیا جائے اللہ کا اللہ کا اللہ کیا جائے اللہ کیا ہے کہ کا مطالبہ کیا جائے ہے فرمایا:

(طر : 131)

اور آپ مشاق نگاہوں ہے نہ دیکھے ان چیزوں کی طرف جن ہے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کا فروں کے چند گروہوں کو۔ یہ محض زیب و زینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے"

الله تعالی اپنے نبی مصطفیٰ مختار علیہ کوادب سکھارہاہے۔ یعنی اپنے حال کی حفاظت سیجئے اور اللہ تعالیٰ کی عطاپر خوش رہیے۔ کیونکہ ''آپ کے رب کی عطا بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے''

یعنی آپ کے رب نے آپ کو بھلائی اور نبوت کے جس نور سے سر فراز کیا ہے۔ آپ کو علم ، قناعت اور صبر کی جو دولت عطا فرمائی ہے۔ آپ کو دین کی ولایت اور اسو ۂ ھنہ کی جس نعمت سے سر فراز فرمایا ہے وہ ہر اس نعمت سے اولیٰ ہے جو کسی اور کو عطاکی گئی ہے۔

حفظ حال، رضابالعطاء اور ماسواء کی طرف سے اعراض سب بھلائیوں کی بنیاد ہے۔ کیونکہ دنیاوی چیزیں یا تو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہو نگیایا کی دوسرے کے مقدر میں ہو نگی یا پھرنہ یہ تیری قسمت کا نوشتہ ہو نگی اور نہ کسی دوسرے کی قسمت میں مقرر ہو گی۔باعہ دہ محض فتہ و آزمائش کیلئے پیدائی گئی ہو گی۔
جو چیز تیری قسمت کا نوشتہ ہے وہ تجھے مل کر رہے گی۔ چاہے تو انکار
کرے یا اس کو طلب کرے۔ ایسی چیز کیلئے بے صبری۔ مشرکانہ طریق اختیار
کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ عقل و فہم اسے روا نہیں سمجھتے۔ اور اگر اس چیز کا ملنا
کی دوسرے کے مقدر میں کھا جا چکا ہے تو تجھے کسی صورت نہیں مل سکتی۔ تو
اس کے لیے جتنے جتن کرے۔ جتنی کو ششیں کرے کامیاب نہیں ہوگا۔ تو ایسی
چیز کیلئے مشقتیں کیوں ہر داشت کر تا ہے۔ اور اگر اس کی تخلیق محض آزمائش کیلئے
ہے۔ اگریہ فتنہ ہے اور کسی انسان کے مقدر میں نہیں تو کوئی عقل مند فتنے کو گلے
ہے۔ اگریہ فتنہ ہے اور کسی انسان کے مقدر میں نہیں تو کوئی عقل مند فتنے کو گلے

(پھر مذکورہ تمثیل کی طرف آئے) اگر تجھے بادشاہ کے دربار تک رسائی حاصل ہو جائے تو تجھے چاہے کہ پہلے سے زیادہ آداب جالا۔ عاجزی داکساری سے کام لے۔ کیونکہ بادشاہ کے قریب ہونے کی وجہ سے تو زیادہ خطرے میں ہے۔
کی اعلیٰ یا اونیٰ منصب کی خواہش نہ کر۔ اور نہ ہی موجودہ منصب پر شاہت وباقی رہنے کی کوشش کر۔ ای حالت پر قاعت کر۔ اختیار کو کام میں نہ لا۔ کیونکہ یہ بادشاہ کی عطاکا انکار ہوگا۔ اور کفر ان نعمت دنیاہ آخرت میں زلت و رسوائی کا موجب بنتا ہے۔

ہمیشہ ہماری ان تضیحتوں پر عمل پیرارہ حتی کہ تیراحال مقام میں بدل جائے اور پھر تو بھی اس نعمت سے محروم نہ ہو۔ پس جب آیات و کرامات کا صدور ہوگا تو تجھے معلوم ہو جائے گا کہ یہ مقام عطیہ ربانی ہے تو تو ہمیشہ اس سے تمک کرے گااور الگ نہیں ہوگا کیونکہ احوال اولیاء کیلئے اور مقامات ابدال کیلئے ہیں۔ خوف ور جا

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عنه و ارضاه نے فرمایا: اولیاءوابدال کے لیے الله تعالیٰ کے افعال میں سے جو محیر العقول اور خارق العادة امور ظاہر پزیر ہوتے ہیں ان کی دوقتمیں ہیں جلال اور جمال۔

جب جلال کا ظہور ہو تا ہے تو خوف ود ہشت چھاجاتی ہے۔ اور دلوں پر
ایک رعب وغلبہ کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے جس کا اظہار جوارح کے ذریعے بھی
ہو تا ہے۔ جیساکہ نبی کریم علی کے متعلق روایت کیاجاتا ہے کہ آپ جب نماز
ادا فرماتے توشدت خوف ہے آپ کے سینہ اقد س سے ھنڈیا کے ابلنے کی ہی آواز
سنائی ویتی کے کیونکہ آپ علی جلال خداوندی کا مشاہدہ کر رہے ہوتے۔ اور
عظمت اللی کو عیال دیکھ رہے ہوتے تھے۔ حضر ت ابر اہیم خلیل اللہ علیہ السلام اور
امیر المؤمنین عمر فاروق کے بارے بھی ایسی ہی کیفیات کا تذکرہ ملتا ہے۔

رہا مشاہدہ جمال تو یہ دلول پر صفات خداوندی کی بجلی کے سبب ہوتا ہے۔اوراس بجلی میں انوار خداوندی، سر وروالطاف، کلام لذیذوحدیث انیس ہوتی ہے۔اور ہے۔ انسان کوبڑی مخشول، منازل عالیہ اور قرب اللی کی بھارت ملتی ہے۔ اور اسے بتایاجاتا ہے کہ یہ سب نعمیں تیرے مقدر میں لکھدی گئی ہیں پر بیثان ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔اور یہ محض اللہ کا فضل ور حمت ہے۔اللہ تعالیٰ دنیا میں انسان کو ثابت قدم رکھتا ہے تاکہ انسان زندگی ہمر نافرمانی کاراستہ اختیار نہ کرے۔ اور فرط شوق اور محبت اللی کی شدت کی دجہ سے قوتیں اور طاقتیں ماندنہ پڑجائیں اور عبودیت کے حق کو اداکرنے سے کمز درنہ ہو جائیں۔اور یہ ثبات انہیں اس وقت تک حاصل رہے جب تک یقین کی منزل نہیں آجاتی یعنی دنیا ہے کوچ کا وقت نہیں آجاتا۔ پس اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے جمال بجی فرما تا ہے اور اس طرح ہمیشہ اپنے بندول کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ دہ دانا ہے علیم طرح ہمیشہ اپنے بندول کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ دہ دانا ہے علیم طرح ہمیشہ اپنے بندول کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ دہ دانا ہے علیم طرح ہمیشہ اپنے بندول کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ دہ دانا ہے علیم اور ایسے بندول پر لطف و کرم کرنے والا بہت مہر بان اور رحیم ہے۔ای لیے اور اسے جاور اسے بندول پر لطف و کرم کرنے والا بہت مہر بان اور رحیم ہے۔ای لیے

ا سنن نمائی نمبر حدیث 1214 یہ حدیث حضرت مطرف سے اور وہ اپنے والد گرامی سے اور اپنے والد گرامی سے روایت کرتے ہیں کہ میں آپ علیقہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نماز پڑھ رہے تھے اور آپ کے اندر سے ھنڈیا کے ابلنے کی می آواز آر بی تھے۔ یعنی آپ رور ہے تھے۔

ایک طرف الله عزوجل ہے، دوسری طرف تیرا نفس اور تو در میان میں مخاطب و مکلّف ہے۔ نفس الله تعالیٰ کا مخالف اور دستمن ہے۔ نفس کے علاوہ دنیا کی ہرچیز الله تعالیٰ کی فرمانبر دارہے۔ نفس بھی الله عزوجل کی مخلوق اور اسی کی ملکیت ہے۔ لیکن اس میں ادعاء، خواہش، شہوت ولذت کا داعیہ بھی ہے۔ جب تو مخالفت و عدواتِ نفس میں حق تعالیٰ کی موافقت کرلے گا تو نفس کے خلاف الله تعالیٰ کی مدہ کرنے والا ٹھمرے گا۔ جیسا کہ رب قدوس نے اینے نبی حضرت داؤد علیہ السلام سے فرمایا۔

"اے داؤد! عبودیت ہے ہے کہ نفس کے مقابلے میں تو میر امددگارین جا " مخالفت نفس کے ذریعے ہی تجھے اللہ تعالیٰ کی سنگت نصیب ہو گی اور عبودیت معتبر ہو گی۔ جب تواس کی ہندگی اور سنگت اختیار کرلے گا تو پھر دنیا کی نعمتیں خود مخود تیری طرف بھی چلی آئیں گی اور تو عزیز و مکرم تھسرے گا۔ مخلوق تیری خادم ہوگ۔ دنیا تیری عزت و تو قیر کرے گی کیونکہ کا ننات کا ذرہ ذرہ اس

کے تابع فرمان ہے۔ مخلوق کاہر فرداس کے موافق ہے کیونکہ وہی ہر چیز کا خالق

ا طرانی کی روایت کردہ حدیث کا گلزا ہے۔ دیکھیے الکبیر حدیث نمبر 6215۔ یہ حدیث عبداللہ بن محمد اللہ بنا کے سند کمز ورہے۔

ہے۔اور ہر چیز اللہ کی عبودیت کا قرار کرنے والی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
وار ہر چیز اللہ کی عبودیت کا قرار کرنے والی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
تسبید حَهُمْ إِنَّهُ کَانَ حَلِيْمًا غَفُورُاً (الاسواء: 44)
"اور (اس کا نات میں) کوئی بھی الی چیز نمیں گروہ اس کی پاکی بیان کرتی ہے اس کی حمد کرتے ہوئے۔لیکن تم ان کی شبیح کو سمجھ نمیں سکتے۔ بیٹک وہ بہت دبار، بہت مختے والا ہے"

یعن ہر چیز اللہ تعالیٰ کاذ کر کرتی ہے اور مدگی جالاتی ہے۔ فرمایا۔ وقال لَها ولِلْاَرْضِ انْتِيا طَوْعًا و كُوْهًا قَالَتَا اَتَيْنَا طَائِعِيْنَ

(نصلت:11)

"پس فرمایا سے (آسان کو) اور زمین کو کہ آجاتو (تغییل تھم اور اوائے فرائض کیلئے) خوشی سے یامجبوراً۔ دونوں نے عرض کی ہم خوشی خوشی (دست بستہ) حاضر ہیں" عبادت ہے ہی ہیہ کہ تو اپنے نفس اور خواہش کی مخالفت کر۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

ولَا تَتَبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ. (ص: 26)
"اورنه پيروى كياكرو ہوائے نفس كى وہ بھكادے گی تہيں راہ خداہے"
رب قدوس نے حضرت داؤد عليه السلام سے فرمایا: حرص وہواكو چھوڑ دے كہ اس كے علاوہ كوئى نہيں جو ميرى مملكت ميں مجھ سے جھڑے۔

حفرت بایزید بسطامی رضی اللہ عنہ کے متعلق مشہور ہے کہ جب آپ نے خواب میں رب العزت کی زیارت کی توبار گاہ خداو ندی میں عرض کی۔

بار الما! تیری قربت کاراستہ کو نساہے ؟ رب قدوس نے فرمایا: نفس کا ساتھ چھوڑ دے اور چلا آ۔ حضر تالع یزیدر حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نفس سے یول دور ہوا جیسے سانپ اپنی کینچلی سے الگ ہو تاہے۔ ل

مجوعه الفتاوى ج10/18/2\_

اس گفتگو سے ثابت ہوا کہ ساری بھلائی ہر حال میں مخالفت نفس میں ہے۔اگر توحالت تقویٰ میں ہے تو نفس کی مخالفت یوں کر کہ حرام و مشکوک اور خلق کے عطیات کو ترک کر دے۔ اور ان پر کسی طرح بھر وسہ نہ کرنہ تیرے دل میں مخلوق کا خوف ہو اور نہ ہی اس سے کسی قتم کی امید اور طبع۔ و نیا کے اس ایندھن کو ان کے ہا تھوں سے قبول نہ کرنہ تحفہ کی صورت میں اور نہ زکوۃ و صدقہ کی صورت میں اور نہ زکوۃ و صدقہ کی صورت میں۔ مخلوق صدقہ کی صورت میں۔ مخلوق سے ہر قتم کی توقعات منقطع کر دے حتی کہ تیرے دل میں کسی آدمی کی موت کا خیال اس وجہ سے نہ آئے کہ مجھے اس کی وراثت سے بچھے حصہ ملنے والا ہے۔

خلق سے تعلق توڑ دے اور انہیں ایسادر دازہ یقین کر جوبمد کیا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور اسیادر خت خیال کر جس کا پھل بھی توہا تھ لگ جاتا ہے اور کھی اس کا حصول محال بن جاتا ہے۔ ہر کام ایک ذات کے فعل اور ایک مدر کی تدبیر سے داقع ہورہا ہے۔ اور وہ فاعل اور مدیر اللہ عزوجل ہے۔ اگر بیبات تیرے دل میں بیٹھ گئ تو تو اللہ رب العزت کو ایک یقین کرنے والا ہے۔

کین اس کے ساتھ ساتھ کسب انسانی کو مت بھول۔ تاکہ مذہب جبر یہ لیے خبات پائے۔ اعتقاد رکھ کہ افعال محض انسان کے کسب سے صادر نہیں ہوتے بلحہ ان کے صدور میں مشیت ایز دی کار فرماہوتی ہے۔ درنہ اللہ تعالی کو بھول کر انسانوں کو معبود سمجھ بیٹھ گا۔ اور مجھی نہ کہ فلال کام انسانوں کا فعل ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کو د خل نہیں۔ ایسا کہنا کفر ہے اور یہ قدر یہ کا عقیدہ اور اس میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کو د خل نہیں۔ ایسا کہنا کفر ہے اور یہ قدر یہ کا عقیدہ

ا جربیا اعتقاد رکھتے ہیں کہ بندہ مجبور محض ہے اسے کوئی اختیار نہیں۔وہ محض آلہ اور ہتھیار کی حیثیت رکھتا ہے۔ جس طرح ہواہیں اڑتے تنکے کو کوئی اختیار نہیں ایسے ہی انسان مجبور ہے۔ سب امور اللہ تعالیٰ کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں۔ یہ عقیدہ الل السنت والجماعة کے عقیدہ کے خلاف ہے۔ مزید تفصیل کیلئے دیکھیے ڈاکٹر عبدالر حمٰن جھے المید انی کی کتاب ''العقیدۃ الاسلامیۃ واسحما''

### https://ataunnabi.blogspot.com/

ے لیحہ یوں کہ کہ تمام افعال کا خالق اللہ ہے۔ یاان کا صدور انسانی کب سے ہوتا ہے۔ جیسا کہ آحادیث کے سے ثابت ہے۔ ای لیے نیکی وبدی پر ثواب یا عقاب مرتب ہوتا ہے۔

خلق سے تعلقات کے سلسلے میں اوام خدادندی کی پیردی کر اور انسانوں سے اللہ تعالیٰ کے عطیہ کو لیتے وقت بھی اس کے حکم کو ملحوظ خاطر رکھ اور می کمی ملح حدسے تجاوزنہ کر۔ تیرے اور دوسرے انسانوں کے بارے حکم اللہ تعالیٰ کابریا ہو گا۔اس کیے خود حاکم نہ بن میٹھ۔ مخلوق کے بارے حکم اللہ تعالیٰ کا ہی ہریا ہو گا۔ اس لیے خود حاکم نہ بن بیٹھ۔ مخلوق کے بارے تیرا پیرا عقاد رکھنا کہ افعال ا نہیں کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں دجہ پشر ک ہے۔ پس اس ظلمت میں چراغ کے بغیر مت داخل ہو۔ اور چراغ اللہ تعالیٰ کا حکم ، کتاب و سنت ہے۔ کتاب و سنت سے باہر مت جا۔ اگر دل میں کوئی خیال اہر ہے ، الهام ہو تواہے کتاب و سنت پر پیش کر۔اگر قرآن و سنت کی رو ہے وہ فعل حرام ہے مثلاً زنا، سود ، اہل فتق و فجور کی دوستی اور اس جیسے دوسر ہے گناہ توان کے قریب تک نہ جا۔ نا فرمانی کے ایسے کام سے دور ہو جا۔اے ترک کر دے اسے کسی صورت قبول نہ کرواور ایسے خیالات کو عملی جامہ نہ پہنا۔ یقین کرلے کہ بہ الهام نہیں شیطان لعین کی طرف ہے وسوسہ اندازی ہے۔اگر قر آن وسنت میں وہ کام مباح ہے۔مثلا کھانے ینے کی چیزیں۔لباس، نکاح تو بھی ان سے احتر از کر اور انہیں قبول نہ کر۔اور جان

۱۰ ان کا عقیدہ ہے کہ انسان ہی افعال کا موجد اور خالتی ہے۔ سب اختیاری افعال محض اس کی تخلیق ہیں۔ مزید تفصیل کیلئے دیکھیے ڈاکٹر عبدالر حمٰن جعمۃ المیدانیکی کتاب "العقیدة الاسلامیة واسھا"

سلف صالحین اور علمائے متقدین نے کی اثار نقل فرمائے ہیں۔ تفصیل مقصود ہو تو "العقیدة الطحاویة" اور "شر الواسطیة" وغیرہ کتابیں ملاحظہ فرمائے۔

لے کہ یہ خیال بھی نفس کاالهام اور خواہش ہے۔اگر قر آن وسنت میں نہ اس کی ندمت یائی جار ہی ہے اور نہ ہی اس کی لباحت بلحہ وہ ایسامعاملہ ہے جسے تو سمجھنے سے قاصر ہے مثلاً تخفی کما جاتا ہے کہ فلال جگہ حاضر ہو۔ فلال نیک مخص کی خدمت میں حاضری دئے۔ تو بھی تچھے کوئی ضرورت نہیں کہ اس خیال پر عمل پیرا ہو۔ کیونکہ تیراوہاں جانایانیک آدمی سے ملناضروری نہیں۔علم ومعرفت کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ تعموں نے تھے اس سے مستغنی کر دیا ہے۔ توقف اختیار کر اور جلدی نه کر۔ بلحہ یوں کمه کر اگر یہ حق تعالیٰ کی طرف ہے الهام ہے تومیں اس پر عمل کروں گا۔ چھر بھلائی اور فعل خداوندی کا نظار کر کہ یہ بات تیرے دل میں دوبارہ ڈالی جائے اور تحجے جانے کا تھم دیا جائے یا اہل معرفت کے لیے کوئی علامت ظاہر ہو جے اولیا، وابدال سمجھ جائیں کہ بیراللہ کی طرف ے ہے۔ دلی خیالات کو فوراً عملی جامہ پہنانے کی کو شش نہ کر کیونکہ تو نہیں جانتا اس کا انجام کیا ہو گا۔ ممکن ہے اس کامال بہتر ہواور یہ بھی ممکن ہے کہ یہ فتنہ و آزمائش اور ہلاکت و فریب ہو۔ صبر کر حتی کہ اللہ تعالیٰ خودترے اندر فاعل بن جائے۔

جب تودلی خیالات پر عمل کرنے سے رک جائے گااور معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے گااور کھر کسی آزمائش سے سامنے ہو گا تو دست قدرت تیری دسگیری فرمائے گااور تھے لغزش سے محفوظ رکھے گا۔ کیونکہ یہ فعل اللہ کا ہو گااور اللہ تعالیٰ اپنے فعل پر تھے سز انہیں دے گا۔ تھے سز اتواس وقت ملتی کہ تیر ااس کام میں ارادہ شامل ہو تا۔ اگر تو حالتِ حقیقت یعنی حالت ولایت میں ہے تو خواہش نفیانی کی مخالفت کراور تمام امور میں تھم خداوندی کی انباع کر۔

اتباع کی دوصور تیں ہیں۔

 دوسری صورت امر باطنی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ باطن کے متعلق بھی تھم صادر فرماتا ہے۔ بعض چیزوں کا حکم دیتا ہے بعض چیزوں سے منع فرماتا ہے۔القاء والهام مباحات کے بارے ہو تا ہے جن امور کے بارے شریعت مطھر ہیں کوئی تحكم نهيں ہو تا۔ ليعني نه تؤوه ممنوع ہوتے ہيں اور نه بى داجب اور فرض۔ ايسے امور میں بدہ اینے اختیار سے تصرف کرنے کا مجاز ہو تا ہے۔ مباح امور کے بارے اپنی طرف سے کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہیے بلحہ انتظار کرنا چاہیے۔جب بھی بذریعہ الهام والقاء الله تعالیٰ کی طرف سے کوئی حکم صادر ہو تو عمل پیراہو۔اس طرح دہ ا بنی تمام حرکات و سکنات میں اللہ تعالیٰ کا تابع فرمان ہو جائے گا۔ یعنی امور مشروعہ میں شریعت کی پیروی اور مباحات میں الهام والقاء کی پیروی اور جن کے بارے نہ تھم شرع ہونہ الهام ہو تواس سے مجتنب ہو کر سر تشکیم خم کردے گااور اگر تو حالت حق الحق لیعنی حالت محو و فنامیں ہے۔جو لبدال، شکتہ دل ، اہل معرفت و توحید ،ارباب علم و عقل سید الامراء ، پیشوان خلق تانیبین حق ، خاصانِ بارگاہ اور محبوبانِ ایز د تعالیٰ کی حالت ہے تو اس حالت میں حکم خداو ندی کی اتباع اس طرح كركه توايي نفس كى مخالفت كرربابو اور بر توت وطاقت سے اين آپ کو خالی یقین کر رہا ہو۔اور دیناو عقبی کی کسی شے کا تیرے دل میں ارادہ اور خواہش نہ ہو۔اگر تو یوں اللہ تعالٰی کی فرمانبر داری کرے گاباد شاہ حقیقی کا بعد ہ بن جائے گااور دنیا کی بندگی ہے محفوظ رہے گا۔ تیر اہر قدم اللہ تعالیٰ کے حکم ہے اٹھے گاخواہش نفس کی وجہ ہے نہیں۔اور تیری مثال اس شیر خواریجے کی ہوگی جو دایہ کے ہاتھوں میں ہو تا ہے یا اس میت کی مائند جو غسّال کے ہاتھوں میں بے جس و حرکت یا پھر پہلو کے بل لیٹے ہوئے اس مریض کی طرح جو خود سپر دگی کی حالت میں طبیب کے سامنے لیٹا ہو تا ہے۔ یہ جس پہلو پر جیسے جانتے ہیں اسے حرکت دیتاہے۔امر د نہی میں میں بعدہ یو نہی اپنے مالک کی فرمانبر داری کر تاہے۔

## شہوت کی آگ بھھادے ورنہ یہ آگ خود مجھے خاکستر کردے گی

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا:
عالت فقر میں جب بچھے نکاح کی ضرورت پیش آئی اور بچھ میں اس یو جھ کواٹھانے
کی سکت نہ تھی۔ تو نے اس پر صبر کیا اور باری تعالیٰ کی طرف سے کشائش کا انتظار
کیا تووہ ضرور آسانی باہم پہنچائے گا۔ یا تو نکاح کی ضرورت اور شہوت کو جس طرح
پیدا کیا اور اس کا خیال تیرے دل میں ڈالا ہے ای طرح اس کو دور فرمادے گایا پھر
بخھے نکاح پر قدرت دے کر تیری دسگیری فرمائے گا اور دنیا کے کے جتنے یو جھ
ہونگے خود اٹھائے گا اور تیری اپنے فضل سے کفالت کرے گا اور شادی کو تیری
اخردی بہتری کیلئے رکاوٹ نہیں بنائے گا۔

صبر کی صورت میں اللہ تعالیٰ تجھے صابر کے لقب سے موسوم فرمائیگا۔
اور تیری عصمت و قوت میں اضافہ فرمائے گااور اگر نکاح کرنا تیرے مقدر میں ہوا
اور تونے نکاح کرلیا تو تجھے سب آسانیال باہم پنچائے گااور صبر کو شکر سے بدل
دے گا۔ کیونکہ اس نے دعدہ فرمار کھاہے کہ شکر کرنے والوں کی نعمتوں کو میں اور
بڑھاؤں گا۔ار شادر بانی ہے۔

ِلَئِنْ شَكَرْتُهُمْ لَاَ زِیْدَنَّكُمْ (ایراجیم :7) "اگر تم پہلے احسانات پر شکر ادا کرو تو میں مزید اضافہ کردوںگا"

اور اگر نکاح مقدر میں نہیں تو تیرے دل سے نکاح کے خیال کو دور کر کے تجھے مستغنی فرمادے گا۔نفس چاہے یا انکار کرے۔

ہر حال میں صبر لازم ہے۔ حرص و هواکی مخالفت ضروری ہے۔ تھم خدادندی کو گلے سے لگالے اور اس کے فیصلے پر راضی ہو جا۔ اور پھر اس سے فضل و عطا کا امیداوار بن جا۔ اللہ جل وعلا کاار شادگر امی ہے۔ اِنَّمَا يُوفِّى الصَّابِرُونَ أَجُرِهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ (الزمر:10) "ضرر كرنے والول كوان كالبرب حساب دياجائے گا" ونياكى نعمتيں تجھے منعم سے عافل نہ كرديں

حضرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے ارشاد فرمایا : جب تجھے اللہ تعالیٰ نے مال درولت سے نواز ااور تو دنیا میں مشغول ہو کر اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے غافل بن بیٹھا تو دنیاہ عیں تجھے اپنے سے دور اور مجوب کر دے گا۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ججھے ساری نعمتیں چھین لے۔ اور اس جرم کی پاداش میں ججھ پر فقر دافلاس کو طاری کر دے۔ اس کے بر عکس اگر تو مال و دولت سے اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں مشغول ہو گیا تو دنیا کی یہ نعمتیں عطیہ خداوندی بن جائیں گی اور ایک ذرہ بھی فرمانبر داری کی وجہ سے دولت کم نہیں ہو گی۔ اب مال و دولت تیرے فررہ بھی فرمانبر داری کی وجہ سے دولت کم نہیں ہو گی۔ اب مال و دولت تیرے قاور میں مرم دمعظم ہو گا۔ جنت المادی تیر اٹھکانا ہو گی اور صدیقین ، شہداء اور صالحین تیرے ہم جلیس ہو گا۔ جنت المادی تیر اٹھکانا ہو گی اور صدیقین ، شہداء اور صالحین تیرے ہم جلیس ہو نگے۔

حقیقی بھلائی وہ ہے جے اللہ پسند کرے

حضرت شیخ عبدالقادر رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا حصول نعمت اور دفع شر کواپنا اختیار میں نہ لے۔ اگر تیری قسمت میں نعمتوں کا حصول مقدر ہو چکا ہے تو تحقید لامحالہ تو پہند کرے یانا پیند کرے نعمتیں میسر ہوں گی ای طرح اگر مصیبت مقدر میں ہے تو بھی اس سے سامنا ہو گاچا ہے تواسے ناپیند کرے۔ چنے کی دعاکرے یاصبر کرے اور رضائے مولا کے سامنے سر تسلیم خم کردے۔ ہر چیز خیر وشر ای ذا۔ احد کے سپر دکر دے تاکہ وہ تجھ میں اپنا فعل صادر فرمائے۔ چیز خیر وشر ای ذا۔ احد کے سپر دکر دے تاکہ وہ تجھ میں اپنا فعل صادر فرمائے۔ اگر اس کی بارگاہ سے نعمتیں عطا ہوں تو شکر کر۔ مصیبت آئے تو بھلف صبر کریا جا تھا۔ اس کی بارگاہ سے نعمتیں عطا ہوں تو شکر کر۔ مصیبت آئے تو بھلف

Https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اندوز ہویا مصائب و آلام میں فناء و محو ہو جالے پس ایسے میں مجھے ایک حالت سے دوسر ی حالت کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ اور اس مولا کی راہ میں مجھے سیر کرائی جائے گی جس کی اطاعت ودوستی کا مجھے حکم دیا گیا ہے۔ مجھے کئی جنگوں اور میا بانوں سے گزار اجائے گا۔ کئی بیابانوں کی سیر کرائی جائے گی تاکہ تو اپنے مالک حقیقی کا قرب حاصل کر سکے۔

اور اپنے پیش رو صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ تیرا ٹھکانا ہو۔ لینی تجھے اس ذات کا قرب عطا ہو جوبلند مر تبہ اور سب سے اعلیٰ ہے اور ان لوگوں کے مقام و مرتبہ کا مشاہدہ کر سکے جو رب قدوس کے مقرب ہیں اور تجھ سے پہلے اس منزل تک پہنچ مچکے ہیں۔ اور جنہوں نے ہر تازہ نعمت، لذت و سر ور، امن وراحت اور کرامت و برزگی یائی ہے۔

جومصیبت آتی ہے آنے دے اور اس کاراستہ روکنے کی کو شش نہ کرنہ اس کے راستے میں دعاکا تازیانہ لیکر کھڑ اہو اور نہ ہی اس کے آنے پر آہو ہکا کر۔ دیکھ جہنم کی آگ سے بردھ کر کوئی آگ نہیں اس کی تپش ہر تپش سے کہیں زیادہ ہے۔ کیونکہ سر درکا نئات زمین میں بنے والوں اور آسان کی چھت کے سابے میں زندگی ہمر کرنے والوں میں سب سے بہتر اللہ کے چنیںدہ جن کا اسم گرامی محد علیہ کارشادگرامی ہے۔

ا عربی عبارت یول ب "وان کانت البلوی فاشتغل بالتعمر اوالصر اوالموفقة والرضاءاور التعم بھااوالعدم والفناء بھاعلی قدر ما تعطی من الحالات "

کچھ لوگ طبیعت و نفس کے ہاتھوں مجبور بلا تکلف صبر نہیں کر سکتے توانہیں پرکلف صبر کر کے توانہیں پرکلف صبر کرنے کا حکم ہے۔ جو نفس کو مات دے لیتے ہیں ان کو صبر لیتی بلا تکلف صبر کی تلقین۔ جو اس سے اگلے درجے پر ہیں انہیں تسلیم و رضا کا حکم ہے۔ جو محبت اللی کے جذبے سے مغلوب ہوتے ہیں انہیں حکم ہے کہ دہ اس سے لذت و مر در حاصل کریں اور اہل مشاہدہ کیلئے نمیستی و فناکا حکم ہے شرح فتوح الغیب ازعبد المحق محدث و ہلوی ہ

اِنَّ نَارَجَنَنَّمَ تَقُوْلُ لِلْوُمْنِ جُزْ يَا مُؤْ مِنُ فَقَدْ اَطْفَأَ نُوْرُكَ لَهُمَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِ جُزْ يَا مُؤْمِنُ فَقَدْ اَطْفَأَ نُوْرُكَ لَهُبَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

"جَنَم كَى آك مؤمن سے كے گى جلدى گزر جاتيرے نور ايمان نے ميرے شعلوں كو جھادياہے"

جہنم کے بھڑ کتے شعلوں کو بھھانے والا یہ نور وہی نور بھیر تہ جو دینا میں بند ہُ مؤمن کو عطا ہو تا ہے اور جس کے ذریعے وہ اطاعت گزار اور عصیاں شعار میں تمیز کر سکتا ہے یقیناً یہ نور مصیبت کے شعلوں کو ٹھٹڈ اکر دے گااور تیر ا صبر اور موافقت مولاکی ٹھٹڈک مصیبت کی تیش کو ختم کر دیں گے۔

مصیبت تیری ہلاکت کیلئے نہیں آئی بلحہ اس لیے آئی ہے کہ مختبے آزمائے تیرے ایمان کی صحت کو ثابت کرے، تیرے یقین کی بعیاد کو تقویت دے اور تخصے یہ بغارت دے کہ یہ مصیبت تیرے پروردگار کی طرف ہے ہوار تیرے مبریہ اس ذات کو فخر ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
ولکنبلُونَگُمْ حَتَّی نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِیْنَ مِنْکُمْ وَالصَّابِرِیْنَ وَلَمَا الْمُجَاهِدِیْنَ مِنْکُمْ وَالصَّابِرِیْنَ

"اور ہم ضرور آزمائیں گے تہیں تاکہ ہم دیکھ لیس تم میں ہے جو مصروف جمادر ہے ہیں اور صبر کرنے والے ہیں"۔

جب حق کے ساتھ تیر اایمان ثابت ہو گیااور تونے فعل خداد ندی کی
اپنے یقین کے ذریعے موافقت کرلی اور پیسب اللہ کی توفیق سے ہے اور محض اس
کا فضل واحسان ہے تواب ہمیشہ صبر و موافقت اور تشکیم ور ضاکا مظاہرہ کر۔ اپنے اور
کسی دوسرے کے حق میں کوئی ایسا کام نہ کرجوامر و ننی خداد ندی سے تجاوز کا

ا عطر انی فی ابجر \_ ج 259,258/22 عن یعلی بن منیة \_ الحلیة از ابو تعیم ج 329/9 \_ الذکره از قر طبق ص 34 \_ دونول بشیر بن طلح سے روایت کرتے ہیں وہ خالد بن دریک سے ،وہ یعلی بن منیه سے بشیر بن طلحہ ضعیف راوی ہے ۔ اور خالد بن دریک کا سائے یعلی بن منیه سے ثابت شیں \_ سویہ حدیث ضعیف منقطع ہے ۔

باعث ہو۔ پس مجھے جب بھی اللہ کا کوئی تھم پہنچے تو اس کی تابعداری کر۔ فرمانبر داری میں جلدی کر۔ تڑپ جا، حرکت میں آجااور کسل مندی کو چھوڑ دے۔ قضاد قدر پر نہ چھوڑ بلحہ اپنی پوری سعی و کوشش کو کام میں لا تاکہ تھم خداد ندی کی جا آواری ہو سکے۔ ہاں اگر کسی وجہ سے حکم کی جا آواری سے عاجز ودر ماندہ ہے تو الگ بات ہے۔ ایسے میں بارگاہ خداد ندی میں التجاکر۔اس سے پناہ مانگ آه وزاري کر اور ايني تقفيم ول پر عذر خوا بي کر اور د مکيد وه کو ني وجه ہے که تو اینے رب کے حکم کو مجالانے سے عاجز ہے اور اس کی اطاعت و فرمانبر داری کے شرف وسعادت سے محروم ہے۔ ہو سکتا ہے یہ عجزو درماندگی تیرے دعادی، اطاعت میں سوئے ادبی، رعونت۔ اپنی قوت و طاقت پر بھروسے ، اپنے عمل پر عجب، اور اپنے نفس اور خلق خدا کو اللہ کا شریک ٹھر انے کی وجہ سے ہو۔ اور اللہ كريم نے (خود پيندي، سوئے ادلى، غرور و تكبر اور مخفي شرك كى دجہ سے تجھے اینے دروازے سے وحتکار دیا ہو۔ مجھے اینے اطاعت سے الگ کر دیا ہو اور این عبادت کی توفیق تجھے چھین کر تجھے مصائب و آلام دنیوی، حرص و ہواار ادے اور آرزومیں مشغول کر دیا ہو۔ کیا تجھے معلوم نہیں کہ دنیا کی یہ سب چیزیں مولا سے غافل کرنے والی ہیں۔ مجھے تیرے خالق کی نگاہ کرم سے گرانے والی ہیں۔ جس خالق نے مختجے دجود مختنے کے بعد مرتبہ کمال تک پہنچایا ہے، مال و متاع ہے نوازا ہے اور دوسری کئی طرح طرح کی تغمتوں سے تیرادامن مراد بھر دیا ہے۔ خردار کہ دنیا کی یہ تعمیں تھے تیرے مولاسے غافل کردیں اور تیری ساری توجہ غیر کی طرف مبذول ہو جائے۔ تیرے پروردگار کے علاوہ جو کھے ہے سب غیر ہی تو ہے۔ غیر کواس کر یم پرتر چیج نہ دے۔وہی تو تیر اخالق ہے۔اپنی جان پر ظلم نہ کر کہیں ایبانہ ہو کر تواس کے حکم ہے غافل ہو کر غیر میں مشغول ہواور اس آگ کا بید ھن بن جائے جس میں انسان اور پھر جلیں گے۔ پھر تو نادم ہو اور اس وقت کی پشمانی تجھے کچھ فائدہ نہ دے تومد د کا طالب ہو گرتیری مدد نہ کی جائے۔ تورضاکاطائب ہو گر تجھ ہے راضی نہ ہو۔ تو د نیا میں واپس آنا چاہے کہ تلائی مافات کرے اور اصلاح کرے گر تجھے واپس نہ کیا جائے۔ اپ آپ پرر حم کر اور اپنی جان پر ترس کھا۔ بجھے جتنے اسباب میسر ہیں۔ جتنی نعمتوں سے تو نوازا گیاہے ان سب کو اپنے مولا کی اطاعت ہیں صرف کر اور الن اشیاء کے نور سے قضاد قدر کی ظلمتوں میں روشنی کا سامان باہم پہنچا۔ امر و نئی کو مضوطی سے پکڑ اور انہیں کے مطابق اپنے پرور دگار کے راستے میں چل امر و نئی کے علاوہ ہر چیز اس ذات کے سپر دکر دے جس نے کچھے پیدا کیا اور کچھے وجود خشا۔ اللہ کر یم کے ساتھ کفر نہ کر جس نے کچھے پیدا کیا اور کچھے وجود خشا۔ اللہ کر یم کے ساتھ کفر نہ کر جس نے کچھے مٹی سے پیدا کیا۔ پروان چڑھایا۔ پھر نطفہ سے پیدا کیا پھر کچھے معتدل و مناسب ساخت انسان ہنایا اس کے تھم کے علاوہ کی اور کے تم پر عمل معتدل و مناسب ساخت انسان ہنایا اس کے تھم کے علاوہ کی اور چیز سے نفر سنہ کر۔ د نیاد آخر سے ہیں صرف ای مر اور پر قناعت کر اور صرف ای مکروہ کونا پہندیدہ خیال کر۔ آخر سے ہیں صرف ای مروہ کے تابع ہیں۔

جب تواپنے پرورد گار جل و علا کی فرمانبر داری کرے گا تو کا نتات تیرا تھم بجالائے گی اور جب تواس کی ممنوع کر دہ چیز وں کو ناپسند کرے گا تو جمال ہو گا اور جس جگہ قیام کرے تجھے دور بھا گیں گے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنی کسی کتاب میں فرمایا: اے آدم کے بیٹے! میں اللہ ہوں۔ میرے سواکوئی معبود نہیں۔ میں ایک چیز سے کہتا ہوں ہو جا تودہ چیز عدم سے وجود میں آجاتی ہے۔ میری اطاعت کرتا کہ میں تکوینی امور تیرے سرد کردوں پھر تو بھی ایک چیز ہے کہے ہو جااوروہ ہو جائے۔ رب قدوس نے فرمایا۔ اے دنیا! جو میری خدمت کرے تو بھی اس کی خدمت بجالا۔ اور جو تیری خدمت کرے اے تھکادے۔ ل

ا - " تذكرة الموضوعات " از الفتنى س 175 ـ اور كمايه موضوع بـ به حديث قدى نهيل بلحه المن عيينه كي تقديم تعمل المنادى في فيض القديرة 305 ميل تصريح كي بـ ـ - Click

جب الله تعالیٰ کی طرف ہے کسی کام سے روکا جارہا ہو تو یوں بن جاکہ تیرے اعضاء میں طاقت ہی نہیں کہ تواس کام کو کر سکے۔ تیرے حواس مخل ہیں۔ تیرادل ست و دیوانہ ہے تو عاجز و در ماندہ ہے۔ تیر اجسم مر دہ اور خواہش نفسانی اور تقاضاء بشری سے محروم ہے۔ تجھ میں طبعیت کار حجاباتی نہیں ہے۔ تیرے جسم کے گھر کا صحن گویا بے نور ، بدیادیں ویران اور چھت یوسیدہ ہے تو حس و حرکت سے خالی ہے۔ تیرے کان گویا بھرے حالا نکہ ان کو شنوا پیدا کیا گیا تھا۔ تیری آنکھوں پر حجاب ہیں۔ یا تیری آنکھیں آشوب چیثم کی دجہ سے پچھ دیکھ نہیں سكتيں۔ يا تجھے كچھ نظر نہيں آتاكہ توشروع سے بصارت سے محروم ہے۔ تيرے ہونٹ گویاز خی ہیں اور بات کرنے کے قابل نہیں۔ تیری زبان کو تگی ہے اور تو مكلا ہے۔ تيرے دانتوں ميں سخت در دے اور شديد تكليف كي وجہ ہے يول نہيں سكتا- تيرے ہاتھ شل ہو چكے ہیں اور ان میں پكڑنے كى سكت نہيں۔ حيرى ٹانگوں میں لرزش ہے۔وہ زخمی ہیں اور توقدم اٹھانے سے قاصر ہے۔ تیری قوت شھوانی زائل ہو چکی ہے اور اب مجھے اس کو پور اکرنے سے کوئی دلچیں نہیں رہی۔ تیرا پیٹ بھر اے۔ بھوک مٹ چکی ہے کھانے پینے کی ضرورت ہی نہیں۔ تیرے عقل میں فتور ہے۔ تو مخبوط الحواس ہو چکا ہے اور گویا تیرا جسم ایک لاشہ ہے جو قبر میں رکھاجا چاہے۔

پس تھم النی پر ہمہ تن گوش ہو جا۔اے پور اکرنے میں دیر نہ کر اور جس چیز سے دہ روک دے اس سے رک جا، احتر از کر ، پیٹھ جااور ہاتھ تھینچ لے۔ قضاء و قدر کے سامنے مر دہ، فانی اور معدوم ہو جا۔

ان شربتوں کو پی اس دواء کو استعال کر اور بیہ غذا کھا تا کہ تو شفاپائے۔ گنا ہوںاور خواہشات کے امر اض سے باذن اللّٰدی کی جائے۔ ال كيلئ سبقت لے جانے والے سبقت لے جانے كى كوشش كريں

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: اے

ہدہ نفس و هو ا و اصلانِ حق کی حالت کا ادعاء نہ کر۔ تو ہدہ کر صود ہوا ہے اور وہ

ہدہ مولا۔ تو د نیا کا طالب اور وہ عقبی کی بھلائی کے متلاشی۔ تیری نظر د نیا پر اور

ان کے نظر ارض و ساء کے رب پر۔ تو خلق سے مانوس اور وہ حق تعالیٰ کی مجبت

کے گرفتہ۔ تیر اول د نیا کی زیب و زینت میں اٹکا ہے اور اُن کے ول عرش کے

مالک کی محبت میں اسیر ہیں۔ تو ہر نظر آنے والی چیز کا نخچیر اور وہ ہر چیز سے بے نیاز

مرف جمال خداوندی کے مشاہدہ میں مشغول۔ الله تعالیٰ کے یہ بعدے دونوں

جمان میں کامیاب و کامر ان ہیں۔ تو د نیا کے لذائدہ حظوظ کا قیدی ہے جبکہ الله

مقرب ہیں۔ الله تعالیٰ نے انہیں اپنے مطلوب یعنی اطاعت اور حمد و ثنا کا ادر اک

مقرب ہیں۔ الله تعالیٰ نے انہیں اپنے مطلوب یعنی اطاعت اور حمد و ثناکا ادر اک

خش دیا۔ یہ الله کا فضل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

خش دیا۔ یہ الله کا فضل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

اسے لازم پکڑا۔ اس پر اللہ کی تو فیق سے مواظبت اختیار کی۔

سواطاعت خداوندی ان کی روح اور غذائن گی اور ید دنیاان کے حق میں نمت اور جزا تھری۔ گویا یہی ان کی جنت الماوی ہے کیونکہ ہر چیز میں وہ فعل خداوندی کو عیال دیکھتے ہیں جس نے اس دنیا کو تخلیق کیا اور وجود عشا۔ یہی وہ اللہ تعالیٰ کے ہدے ہیں جن کے صدقے زمین اور آسمان کو ثبات حاصل ہے۔ انہی کے طفیل مرنے والوں اور زندوں کو سکون و قرار نصیب ہے کیونکہ یہ لوگ زمین کے او تاد ہیں جن کی وجہ سے زمین قائم ہے۔ ان میں سے ہر شخص ایک مضبوط بہاڑکی مانند ہے۔ ان کی راستے میں نہ آور مزاحمت نہ کر کہ اس راہ میں وہ اپنے آباء اور او لادکی بھی پرواہ نہیں کرتے۔ وہ زمین پر چھیلی اللہ تعالیٰ کی سب مخلوق سے بہتر لوگ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی سب مخلوق سے بہتر لوگ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے سلامتی اور پر کتیں ہوں جب تک کہ آسمان اور زمین باقی ہیں۔

# خوف در جاء ایمان کے گویادو پر ہیں

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : میں نے خواب دیکھا کہ مسجد جیسی کوئی جگہ ہے جس میں دنیاو مافیھا سے بے نیاز کچھ لوگ بیٹھے ہیں۔ میں نے سوچااگر فلال شخص یمال ہو تا توان درویشوں کو آداب شریعت سکھا تااور وعظ و تلقین کر تا۔ دیکھتے ہی دیکھتے یہ درویش میرے اردگر دجمع ہوگئے۔ ایک بولا۔ عبدالقادر! آپ خود کچھ کیول نہیں فرمادیتے ؟ میں نے کما۔ اگر تم چاہو تو میں ہی کچھ میان کر دیتا ہول۔

پھر میں نے انہیں نفیحت کی اور کہا : جب تم و نیاسے لا تعلق ہو کر اللہ نعالیٰ کے ہو کررہ گئے ہو تو پھر اپنی زبانوں سے لوگوں سے کی چیز کے بارے مت پوچھو۔ اور جب تم زبان سے ترک سوال کر چکے ہو تو پھر اپنے دل کے ذریعے بھی سوال نہ کر وبلا شبہ دل کے ساتھ سوال زبان کے ساتھ سوال کرنے کی طرح ہے۔ جان لوکہ مخلوق کو سنوار نے اور بگاڑنے اور بلند و پست کرنے میں وہ ہر روز ایک نئی شان سے بچل فرما تا ہے۔ بعض کو اعلیٰ علین کے مرتبے پر فائز کر تا ہے اور بعض کو اسفل السافلین کی حد تک پست کر دیتا ہے۔

جنہیں وہ اعلیٰ علین تک بلند کر تاہے انہیں ہر وقت دھڑ کالگار ہتاہے کہ کہیں وہ اسفل السافلین میں نہ و تھیل دیے جائیں اور ساتھ یہ امید بھی ہوتی ہے کہ اللہ کر یم انہیں بلند مقام پر قائم و ثابت رکھے گا۔

اور جنہیں اللہ تعالیٰ استفل السافلین کی حد تک پست فرمادیتا ہے انہیں بیہ خوف بھی ہو تاہے کہ کمیں ہمیشہ کیلئے ای پستی کے سز اوار نہ ٹھر ائے جائیں اور یہ امید بھی ہوتی ہے کہ ہو سکتا ہے اللہ کریم کرم فرمائے اور اپنے فضل واحسان سے اعلیٰ علین کے مرتبے پر فائز کر دے۔ (یہ خواب دیکھنے کے بعد) میری آگھ کھل گئی۔

# الله تعالى ير توكل كامياني كى دليل ب

حضرت فیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: توالله تعالی کی نمتول اور ان میں افزونی ہے اس لیے مجوب و محروم ہے کہ تو نے مخلوق اور اسباب و قرائع پر بھر وسه کر لیا ہے۔ مخلوق اکل بالسنّت (سنت کے طریقے کے مطابق کھانا) کیلئے تجاب ہے۔ جب تک تو مخلوق کے عطیات اور ان کی دادود بش کاخو کرر ہے گاان کے آگے ہا تھ پھیلائے گااور ان کے پاس چکر لگائے گا الله تعالی کے فضل ہے محروم رہے گاکیونکہ تو خلق کو الله کا شریک سمجھتا ہے۔ الله تعالی کے فضل ہے محروم رہے گاکیونکہ تو خلق کو الله کا شریک سمجھتا ہے۔ اللی بیزوں کو طلال طریقے سے حاصل کرنا ہے۔ اکل بالسنّت سے مرادد نیا کی حلال چیزوں کو حلال طریقے سے حاصل کرنا ہے۔

پھر جب تو نے مخلوق پر بھر وسہ کرنے افداللہ تعالیٰ کے ساتھ انہیں شریک سجھنے سے توبہ کی اور کسب کی طرف لوٹا تواب بھی اکل بالسنت کی نعمت سے محروم ہے کیونکہ تیر ابھر وسہ کسب پر ہے اور تواس سے آرام پاتا ہے اور اللہ کے فضل و کرم کو تو بھو لا ہوا ہے۔ اس لیے تو مشرک ہے۔ ہاں یہ شرگ خفی اسے ہے اور پہلے سے اس کی نوعیت مختلف ہے۔ اس پر بھی اللہ تعالیٰ کجھے سز ادے گااور اپنے فضل سے محروم رکھے گا۔ اگر تو کسب پر بھر وسہ کرنے سے توبہ کر لے اور در میان سے شرک کو ختم کر دے اور کسب پر بھر وسہ کرنے اور اپنی قوت وطاقت در میان سے شرک کو ختم کر دے اور کسب پر بھر وسہ کرنے اور اپنی قوت وطاقت پر اعتماد کرنے کے جائے اللہ تعالیٰ کورزاق یقین کرے ای کو مسبب اور آسانیال بیدا کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے لگے کہ و ھی ذات ہے جو کسب کی بیدا کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے لگے کہ و ھی ذات ہے جو کسب کی تو فیق سے نوازتی ہے۔ رُزق اس کے ہاتھ میں ہے بھی میت ومشقت نوگوں کے سامنے در یوزہ گری کی سز اسے دوچار کرکے ویتا ہے۔ بھی محنت ومشقت نی کریم میالئے نے ذریایا: 'اس امت میں شرک رات کی تاریکی میں کالے اوراق پر چلئی ان آب سے بھی زیادہ ختی ہے۔'

میں مبتا کر کے دینا ہے۔ جمعی پی بارگاہ کا فقیر مناویتا ہے اور جمعی بغیر کسی واسطہ کے محض اپنے فضل و کرم سے عطاکر تا ہے۔ تیرے اور اللہ تعالیٰ کے فضل و احسان کے در میان کوئی تجاب شیں رہے گا۔ دہ مجھے اپنے فضل و کرم سے نوازے گا۔ به منت غیر مجھے عطاکرے گا۔ تیری ہر شرورت تیری چاہت کے مطابق پوری کرے گا۔ تیرے ساتھ اس کابر تاؤ مشفق و جمر بان طبیب کا جو گا۔ جس طرح وہ اپنے مریض سے دوستانہ انداز سے پیش آتا ہے۔ اس کی پوری دیکھ بھال کرتا ہے اللہ تعالیٰ تیری محمد اللہ کا مواللہ کے نیال سے تیر اول بیاک کردے گا اور مجھے کسی کا محتاج نہیں بنائے گا۔ ماسوااللہ کے خیال سے تیر اول بیاک کردے گا اور اپنے فضل و کرم سے تیجے خوش کردے گا۔

جب تیرادل ہر ارادے، ہر شھوت، ہر لذت، ہر مطلوب اور محبوب سے پاک ہو جائے گااور ارادہ خداوندی کے علاوہ اور کچھ اس میں باقی نہیں رہے گا تو اللہ تعالیٰ تیرے دل میں تیرے مقسوم و مقدور کو حاصل کرنے کی طلب پیدا کردے گااور پھر تیری قسمت میں جو نعمتیں رب قدوس نے پہلے سے لکھ دی ہیں کچھے ضرورت کے دفت بآسانی میسر ہو گی اور پھر ال نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے شکر کی توفیق بھی ارزانی ہو گی۔ اور تجھے یہ یقین بھی حاصل ہو جائے گا کہ بیہ سب اس کاکرم ہے۔ ای کی دین ہے اور دہی تیرار ازق ہے۔

تب نوشکر جالائے گا۔ مغرفت حق حاصل ہو گی اور علم سے نواز اجائے گا۔ یہ جاننے کے بعد توخلق سے اور دور ہو گا۔ لوگوں سے بے نیاز ہو گااور اللہ کے سواء سے باطن کو خالی کرے گا۔

پھر جب تیر اعلم اور یقین قوی ہو جائیں گے۔ تجھے شرح صدر کی دولت مل جائے گی، تیر ادل منور ہو جائے گا، تجھے قرب کی نعمت مل جائے گی تجھے ایک خاص مقام مل جائے گا اور حفظ اسر ازکی وجہ سے تیری اہلیت اور امانت داری واضح ہو جائے گا کہ میر ارزق مجھ تک پہنچنے والا ہو جائے گا کہ میر ارزق مجھ تک پہنچنے والا ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی تیری عزت و توفیر میں اضافہ کرنا چاہتا ہے اور تجھ پر

ا پنے فضل دا حسان كواور برُ هانا چاہتا ہے۔ رب قدوس كاار شاد ہے۔ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ اَئِمَّةً يَهْدُوْنَ بِاَمْرِنا لَمَّا صَبَرُوا و كَانُوا باياتِنا يُوقِنُونَ (السجده: 24)

''اور ہم نے ہایا ان میں سے بعض کو پیشوا، وہ رہری کرتے رہے ہمارے حکم سے جب تک وہ صابر رہے اور جب تک وہ ہماری آیتوں پر پختہ یقین رکھتے تھے۔"

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُواْ فِيْنَا لَنَهُدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا (العَكَبوت:69)
"اور جو (بلند ہمت) مصروف جماد رہتے ہیں ہمیں راضی
کرنے کے لیے ہم ضرور دکھادیں گے انہیں اپنے رائے"
وَاتَّقُواْ اللهُ وَیُعَلِمُکُمُ اللهُ (البقرہ: 282)

"اور ڈرا کرو اللہ سے اور سکھاتا ہے تہیں اللہ (آواب معاشرت)"

پھر تجھے امور تکویدیہ سونپ دیے جائیں گے۔ تو کا نات میں تصرف کرے گا۔اللہ تعالی کااذن واضح ہو گا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہو گا۔ تجھے تکوین کے اختیار میں ایسے واضح نشانات دیے جائیں گے جو جیکتے سورج کی طرح ظاہر و باہر ہو نگے۔ تو کا نئات میں لذیذ ترین کلام اور ہر جھوٹ، ہوا جس نفسانی ہے اور وساوس شیطانی ہے پاک المام کے ذریعے تصرف کرے گااللہ تعالیٰ نے اپنی کسی کتاب میں فرمایا : اے ابن آدم میں اللہ ہوں۔ میرے سواء کوئی عبادت کے لائق نہیں۔ میں ایک چیز کو کہتا ہوں ہو جاتو وہ ہو جاتی ہے۔ میری اطاعت کرمیں یہ مقام دوں گاکہ جب تو کسی چیز کے بارے کے گاہو تو وہ ہو جاتے گی۔

اور ایسے معجزات کئی انبیاء داد لیاء اور خواصان بارگاہ کے ہاتھوں صدور ہوئے ہیں۔علیھم الصلوفة والسلام.

## خلق سے خالق اور دنیا سے دنیا پیدا کرنے والے کی طرف سفر کر

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : جب تجھے وصول الی الله کی دولت مل گئی توالله کی توفیق اور اس کے قریب کرنے سے تجھے قرب خداد ندی کامقام حاصل ہو گیا۔

وصول الى الله كامطلب يہ ہے تو خلق ہے ، حرص و ہوا ہے اور خواہش وار ادہ ہے نكل جائے اور الله تعالیٰ كے فضل اور اس كے ار ادہ كے ساتھ ثابت ہو جائے ۔ بلعہ اس كے حكم ، امر اور فعل كے ساتھ تجھے ثبات مل جائے۔ اس حالت كو فناء ياد صول الى الله كہتے ہیں۔

وصول الی اللہ وہ عادی اور معقول وصول نہیں کہ ایک جسم دوسرے تک پہنچ گیا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی توبیہ شان ہے۔

لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءٌ وَهُوَ السَّمِیْعُ الْعَلِیْمُ (اَلْتُورِی: ١١)
"نهیں ہے اس کی مائند کوئی چیز اور وہی سب کچھ سننے والا دیکھنےوالا ہے"
دیکھنےوالا ہے"

اللہ تعالیٰ اس بات ہے کہیں بلند ہے کہ اسے اس کی مخلوق کے مشلبہ ٹھہر ایاجائے یااس کی تخلیق کر دہ اشیاء پراسے قیاس کیا جائے۔

وصول الى الله الل وصول كے نزديك معروف چيز ہے۔ الله تعالى اپنے مداجدا ہدوں كو خود اس كيفيت ہے آگاہ فرماد يتا ہے۔ ہر ايك كا اس ميں مقام جدا جدا ہے۔ اور كى كو دوسرے كے ساتھ شريك نہيں كرتا۔ يه الله اور اس كے رسولوں، نبيوں اور وليوں كے در ميان راز ہے۔ جس كی حقيقت كوبيان نہيں كيا جا سكتا ہے۔ اور اس سے يا تو الله تعالى آگاہ ہے يا الله تعالى كے يہ محبوب، عدے۔ ايسا بھی ہوتا ہے كہ مريد كے راز سے شخ بے گانہ ہوتا ہے اور شخ اور الله تعالى كے در ميان راز سے مريد بے گانہ ہوتا ہے۔ وال نكہ مريد سلوك ميں شخ كى حالت در ميان راز سے مريد بے گانہ ہوتا ہے۔ حالا نكہ مريد سلوك ميں شخ كى حالت

كدروازے كى چوكھٹ تك پہنچ چكا ہو تاہے۔

پس جب مرید شخ کی حالت کو پہنچ جاتا ہے تواسے شخ سے الگ کر لیاجاتا ہے اور اس کی روحانی کفالت سے واپس لے لیاجاتا ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ السخ مدے کواپنے کرم وعنایت کی گود میں لے لیتا ہے اور د نیاسے ، ہ کلیة ًلا تعلق ہو کر اللہ کائن جاتا ہے۔ گویا شخ کی حقیقت اس دایہ کی تھی جو دوسال تک وودھ پلانے کا فریضہ سر انجام دیتی ہے اور جب دوسال کاعرصہ بیت جاتا ہے تو اب پلانے کا فریضہ سر انجام دیتی ہے اور جب دوسال کاعرصہ بیت جاتا ہے تو اب نیل نے کو دودھ شیس بلایا جاتا۔ اس طرح اب نیلق کے ساتھ اس کا کوئی تعلق باتی شیس رہا۔ اس لیے کہ حرص و صوااب زائل ہو بھی۔ اور شخ کا فریضہ خواہش وار او ہو کوئی کدورت اور نقص باتی نہیں کو توڑنا تھا اب جبکہ خواہش وار اوہ زائل ہو گئے تو کوئی کدورت اور نقص باتی نہیں رہاس لیے شخ کی ضرورت نہیں رہی۔

جب توواصل می ہوگیا جیسا ہم نے بیان کیا تو ماسوااللہ سے احر از کر۔
برخ حق کے اور کوئی وجود نہ دیکھ۔ نه نفع و نقصان میں نہ منع وعطامیں اور نہ ہی
خوف در جاء میں۔ بلحہ خدائے عزوجل کو تقوی و مغفرت کا اہل یقین کر ہے۔
تیری نظر ہمیشہ اس کے فعل پر رہے لمحہ لمحہ اس کے تھم پر متوجہ رہ ہمیشہ اس کی
تابعد اری کر اور دنیا اور آخرت میں سب ہے کٹ کر ای کا ہور ہے۔
تابعد اری کر اور دنیا اور آخرت میں سب ہے کٹ کر ای کا ہور ہے۔

دل خلق خداکونہ دے۔ خلق کواس طرح بے ہس سمجھ جس طرح کہ
ایک آدمی جس کے ہاتھ ایک جابر، عظیم مملکت فرمازوا، سطوت کے مالک
بادشاہ نے پیٹے پیچے بائد ہدیے ہوں۔ اس شخص کے گلے میں قلادہ اور پاؤں میں
بردی پڑی ہو۔ پھر اسے صنوبر کے ایک بردے در خت کے ساتھ لاکا دیا جائے جو
ایک وسیج و عمیق نہر کے کنارے کھڑ ا ہو۔ نہر سے منہ زور موجیس اٹھ رہی
ہوں۔ پانی تیزی سے چل رہا ہو۔ بادشاہ اپنی کرسی پربرے تمکنت کے ساتھ بیٹھا
ہو۔ اور کرسی بھی وہ کہ اس کی او نچائی آسان تک پہنچی ہو۔ بادشاہ عظیم ہو۔ مطلق
العنان ہو۔ جو چاہے کرے جیسے چاہے تصرف کرے۔ اور بادشاہ کی کرسی کے
درازدلا

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

نزدیک ہر قتم کا اسلحہ تیرو کمان، نیزے، بھالے، تلواریں سب کچھ موجود ہو۔ بادشاہ جس چیز سے جاہے اسے قتل کرے۔ جتنے تیر چاہے اس کے جسم پر برسائے۔ کیااس بادشاہ کو چھوڑ کر مصلوب شخص سے بہتری کی امیدر کھنا، بادشاہ سے بے خوف ہو کر مصلوب سے ڈرنامناسب ہے؟ ہرگز ہرگز نہیں۔ مخلوق سے لولگانالور بادشاہ حقیقی کو چھوڑ دینا قرین دانشمندی نہیں۔ کیا ایسے شخص کوپاگل، مجنون اور فاتر العقل نہیں کہا جائے گا۔

ہم بھیرت کے بعد اندھے بن سے وصول کے بعد دوری ہے اللہ تعالیٰ کی بناہ چاہتے ہیں۔ اور دعا کرتے ہیں کہ مالک حقیقی! ہمیں قرب کے بعد دوری سے ہدایت کے بعد صلالت و گمر اہی ہے اور ایمان کے بعد کفر سے محفوظ رکھ۔ دنیاس بوی نہر کی مانندہے جس کا بھی ہم نے ذکر کیا ہے۔ روز ہر وزاس کاپانی بڑھ رہاہے۔ یعنی دنیا میں بنی آدم کی شہوات ولذات جن میں روز ہر وزاضافہ

ا ۔ خاری کی ایک عدیث کا قطعہ ہے۔ دیکھیے حدیث نمبر 3796۔ راوی حضرت انس بن مالک ہیں۔

۲ یہ حدیث مرفوع نہیں۔امام احمہ نے اے "الذهد" میں ص ۱۹۷ پر ابر اہیم محقی ہے۔ انہوں نے عبداللہ بن مسعودے روایت کیا ہے۔اس کی شد منقطع لگتی ہے۔

فرْمايا - اَلدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّهُ الْكَافِرِ أَ وَنِيامُوَ مِن كَيلِيَ زَنَدان اور كافر كيليَّ جنت ب"ايك حديث مين فرمايا:

اکتھی مُلْجَم کے "منہ میں لگام ہوتی ہے"

ان احادیث اور واضح دلائل کے ہوتے ہوئے کوئی دنیا میں راحت و
سکون کی زندگی کادعویٰ کیے کر سکتا ہے۔ ساری راحت تو مخلوق ہے الگ ہونے
اور اللہ کر یم سے موافقت اور خود سپر دگی میں ہے پس بعد ہُمؤ من تو دنیا ہے نکل
چکا۔ پس ایس صورت میں اس دنیا کی نعمتیں رافت ورحت لطف و کرم اور صدقہ و
خیر ات ہیں۔

بیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف دہ نہیں ہوتے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں : میں تہمیں یہ نفیحت کرتا ہوں کہ اپنی تکلیف کا شکوہ کس سے نہیں کرنا۔ کوئی بھی ہو۔ درست ہویاد شمن ۔ یہ تکلیف تیرے رب کی طرف سے ہاس پراسے الزام نہ دے۔ بلحہ بھلائی کا اظہار کر اور شکر مجالا۔ بغیر نعمت کے جھوٹا شکر اس سچ شکوے سے بہتر ہے جو تونے مصیبت کے آنے پر کیا ہے۔ کیونکہ یہ اس ذات کا شکوہ ہے جس نے پہلے مختے بے شار نعمتوں سے نوازا ہے۔

ا معلی مسلم کتاب الذهد کی پہلی حدیث ہے۔ راوی حضر ت ابوہر برہ ہیں۔ مفہوم یہ ہے کہ حضر ت مؤہ من دنیا کی شہوات ولذات ہے روک دیا گیا ہے اور سخت اطاعت کا ہے مکلف تھر ایا گیا ہے۔ مرنے کے بعد ہی اس کیلئے راحت اور اللہ تعالی کی عطا کر دہ اور تیار کر دہ ابد کی تعتین ہیں لیکن کافر کیلئے صرف اور صرف دنیا کی بہی تعتین ہیں۔ اور دنیا کی تعتین ہیر حال قلیل اور غم واندوہ ہے خال نہیں ہیں۔ جب کافر میں اس تا ہے۔ ور "نا ہے تو دائی عذاب اور ابد کی شقاوت کامز اوار تھر تا ہے۔ اور "فید هدی اس قر طبق نے "الجامع لا حکام القر آل "ہیں جار 161 کفل فرمایا ہے۔ اور "فید هدی کے سے استدلال فرمایا ہے۔ اور اس نہ کورہ حدیث سے استدلال فرمایا ہے۔ اور اس کی دعا صرف عذاب خداوندی ہے مرادوہ شخص ہے جو عمل صالح کی وجہ ہے گئاہ سے چتا ہے اور اس کی دعا صرف عذاب خداوندی سے چنے کیلئے ہوئی ہے۔

رب قدوس كاار شاد ب-وَإِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لاَ تُحْصُوْهَا (ايراتيم :34) "أورا اگر گنناچا ہو تواللہ کی نعتوں کو تو تم ان کا شار نہیں کر کتے" الله تعالی کی تم پر کتنی نوازشیں ہیں۔ اور تو ہے کہ انہیں جانتا ہی نہیں ہے۔خلق سے لومت لگا۔ کسی فرد مخلوق سے مانوس نہ ہو۔ اپنی حالت سے کسی کو مطلع نہ کر بلحہ تیر اانس اللہ عزوجل سے ہواور مجھے صرف ای سے سکون ملے۔ تیراگلہ وشکوہ صرف ای کے سامنے ہو۔ دوسر اکوئی تجھے نظر بھی نہ آئے۔ کیونکہ دوسر اکوئی نہ نفع دے سکتا ہے اور نہ نقصان۔نہ کچھ دے سکتا ہے اور نہ چھین سکتا ہے۔نہ کی دات کا مالک ہے اور نہ عزت کا۔نہ بلند کر سکتا ہے اور نہ بست نہ کی کے ہاتھ میں فقر وافلاس ہے اور نہ دولت دغنی۔نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ کی متحرک کوساکن کرسکتاہے۔سب چیزیں اللہ تعالیٰ کی پیداکردہ ہیں اور سب کی باگ ڈوراس کے ہاتھ میں ہے۔ ہر چیزای کے اذن اور حکم سے جاری ہے اور ہر ایک نے اس کے ہاتھ ایک مدت معینہ تک چلنا ہے۔ ہر چیز کاس کے ہاں اندازہ مقرر ے۔جو سلے ہونا ہو وابعد میں اور جو بعد میں ہونا ہوہ سلے نہیں ہو سکتا۔ رب قدوس كاار شاد گراى -وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٌّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ. وَإِنْ يُردْكَ بِخَيْرِ فَلَا رَادَّلِفَضَّلِهِ يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْم (يونس: 107) "اور اگر پہنچائے مجھے اللہ تعالیٰ کوئی تکلیف تو نمیں کوئی دور كرفي دالاا يجزاس ك\_ اوراگر اراده فرمائ تيرے ليے كسى بھلائی کا تو کوئی رو کرنے والا نہیں اس کے فضل کو۔ سر فراز فرما تا • ہے اینے فضل و کرم ہے جس کو چاہتا ہے اپنے بعدوں سے اور

vww.makiaoan.org

وبى بهت مغفرت فرمانے والا بميشدر حم كرنے والا ب"

اگر تونے شکوہ کیاحالا نکہ تو خیر وعافیت سے ہے اور تیرے پاس اللہ کادیا
سب کچھ ہے محض اس لیے کہ اور نعمتیں عطا ہوں اور تو نے اللہ کے نصل و کرم
سے آنکھیں موند لیں تو تو نے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناقدری کی۔ خیر وعافیت کو حقیر خیال کہا۔ اللہ تعالیٰ تجھ سے ناراض ہوگا اور تجھے ان نعمتوں سے محر وم کر دے گا۔ سب کچھ چھین کر تیرے گلے اور شکوے کو چھ ثامت کر دے گا۔ تو اور نیادہ مصیبتوں میں مبتلا ہوگا۔ اس کی عقوبت میں شدت آجائے گی۔ اپنی نظر سے تجھے گر اکر ذلیل ور سواکر دے گا۔

شکوہ سے پوری طرح احراز کر مکڑے مکڑے ہوجائے تیراگوشت قینچیوں سے کاف دیا جائے پھر بھی شکوہ کی زبان نہ کھول۔ اپنے آپ کو (شکوہ و شکایت سے ) دورر کھ اور خوف خداکر۔ اللہ تعالی سے ڈر۔ اس ذات سے حذر کر، چھوڑ دے۔ پر ہیز کر پر ہیز اگر مصائب صرف اس دجہ سے آتے ہیں کہ انسان اپنے رب کا شکوہ کر تا ہے۔ بھلا مصائب صرف اس دجہ سے آتے ہیں کہ انسان اپنے رب کا شکوہ کر تا ہے۔ بھلا اس ارخم الراحمین کا شکوہ بھی ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر الحاکمین، علیم اور رؤدف رحیم ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر الحاکمین، علیم اور رؤدف رحیم ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر الحاکمین، علیم اور رؤدف رحیم ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر الحاکمین کر تا دوہ تو اپنے بندول پر بڑا لطف و کرم کرنے دالا ہے کی پر ظلم نہیں کر تا۔ وہ علیم و مشفق طبیب کی مانند اپنے بندول سے محبت کرنے دالا اور انہیں رحمت کی نظر سے دیجھے دالا ہے۔ کیاشفیق و مربان دار میربان ور حیم والدہ کو تھمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیق نے فرمایا۔

اللهُ أرْحَمُ بِعَبْدِهِ مِنَ الْوَالِدَةِ عَلَى وَلَدِهَالِ

ا ۔ مسلح للبخاری حدیث نمبر 5999۔ راوی عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ۔ فرماتے ہیں کہ نبی کر کیم عظامت کی خدمت اقد ک شرایک عورت نے

جب قیدیوں بیں آپ نے کوپایا توا۔ اٹھالیا۔ آپ سے سے نگایاور دودھ دیا۔ آپ سی نے فرمایا۔
تہماری کیارائے ہے۔ کیا یہ عورت آپ سے کو آگ بیں چھتے گا۔ ہم نے عرض کی: نہیں جب تک اس کی
قدرت ہوگ ہے کو آگ بیں نہیں چھتے گا۔ آپ سی نے نے فریایا: جتنی یہ عورت آپ جو پر مربان ہا اللہ
اس سے کمیں زیادہ اپنے بعدوں پر مربان ہے بیں کتا ہوں کہ حدیث میں یہ اشارہ دیا گیا ہے کہ انسان تمام امور
میں اللہ تعالیٰ سے تعلق رکھے۔ عقلند کوائی جاجت کیلئے اس کا قصد کرنا چاہیے جواس پر زیادہ رجم و مربان ہے۔
میں اللہ تعالیٰ سے تعلق رکھے۔ عقلند کوائی جاجت کیلئے اس کا قصد کرنا چاہیے جواس پر زیادہ رجم و مربان ہے۔

"الله تعالی این بندے پر اس سے زیادہ مربان ہے جتنی ماں اینے ہے پر مربان ہوتی ہے"

حن ادب سے کام لے۔اے انسان مصیبت آئے اور صبر کایارہ نہ ہو تو مکلف صبر کر۔اگر رضاء و موافقت کی ہمت نہیں تو صبر سے کام لے۔اگر فناء و نیستی حاصل نہیں تو موافقت کر۔اگر مفقود کر دیا گیا ہے تو فنا اختیار کر۔اے کبریت احمر! تو کمال ہایا اور دیکھا جارہا ہے؟

كيا تونے الله تعالى عزوجل كائة ارشاد گرامي نسيس سنا:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهٌ لَكُمْ، وَعَسٰى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسٰى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسْى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرِّلًا لَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ

(القره: 216)

"فرض کیا گیاہے تم پر جماد اور دہ ناپسندہے تمہیں۔ اور ہو سکتا ہے کہ تم ناپسند کروکسی چیز کو حالا نکہ دہ تمہارے لیے بہتر ہواور ہو سکتاہے کہ تم پسند کروکسی چیز کو حالا نکہ دہ تمہارے حق میں بری ہواور (حقیقتِ حال) اللہ ہی جانتاہے اور تم نہیں جانے" حقید میں برعلہ محف کے اللہ بھی جانتاہے اور تم نہیں جانے

حقیقت اشیاء کاعلم مخفی رکھا گیا ہے اور مجھے اس سے مجوب کر دیا گیا ہے اور مجھے اس سے مجوب کر دیا گیا ہے سوئے ادبی نہ کر۔ کوئی چیز مجھے پہند ہے یانہ پہند حکم خداد ندی پر نظر رکھ۔ اگر تو تقویٰ کی حالت میں ہے جو کہ راہ سلوک کا پہلا قدم ہے تو مصیبت ہویا نعمت شرع کی انباع کر۔ اگر حالت ولایت میں ہے جو راہ سلوک میں دوسر اقدم اور تجھ میں ابھی خواہش باتی ہے توام کے کی انباع کر اور اس سے تجاوزنہ کر۔ فعلِ خداد ندی

ا حرام و طال بیں شریت کی پیروی ضروری ہے لیکن مباحات یعنی جن امور کے بارے شریعت بیں گئی تھم شہیں ان کے کرنے بانہ کرنے بیں امر باطنی کی اتباع ضروری ہے جو الهام والقاء کی ایک صورت ہے۔ اولیاء کرام کوبذریعہ الهام جب تک مباحات کے بارے کوئی تھم صادر شہیں ہوتا انظار کرتے ہیں۔ بعض او قات مباح امور پر عمل بذریعہ الهام اولیاء پر واجب ہوجاتا ہے (مترجم)

ے موافقت کر اور شیوہ کشلیم ور ضااختیار کر۔ آگر بدلیت، غوثیت اور صدیقیت کی حالت میں ہے جوراہ سلوک کی انتناء ہے تو فناد محو ہو جا۔

نقدیر کے راہتے ہے ہٹ جااور اس کی راہ میں نہ آ۔خواہش نفسانی اور حرص وہوا کو ختم کر دے اور شکوہ کی زبان پر مہر لگادے۔

(حسبِ حالت) اگر تو نے ایسا کیا : (یعنی شریعت کی پابعدی کی۔ امر باطن کی پابعدی کی۔ ایسا کی پابعدی کی پابعدی کی پابعدی کی باطن کی پابعدی کی پابعدی کی باطن کی پابعدی کی باطن کی پابعدی کی باطن کی پابعدی کی باطن کی پابعدی کی اور اگر وہ شر ہے تو اس میں اپنی اطاعت میں اللہ تعالی تیری حفاظت فرمائے گا۔ تجھ سے ملامت دور کرے گا۔ مصیبت میں تجھ کو مغفور کر دے گا (یعنی تجھ پر بیہ حالت طاری کر دے گا کہ تجھ مصیبت میں تجھ کو مغفور کر دے گا (یعنی تجھ پر بیہ حالت طاری کر دے گا کہ تجھ مصیبت میں جھ کو مغفور کر دے گا (یعنی تجھ پر بیہ حالت طاری کر دے گا کہ اور شرمصیبت کی اور شرمصیبت کی اور شرمصیب کی اور شرمامیں سر دی ختم ہوتی ہے توگر می آجاتی ہے۔

ری گروش کیل و نهار اور موسموں کی تبدیلی اہل علم کیلئے قدرت خداوندی کے دلائل ہیں ان سے نصیحت پکڑو۔ پھر انسان ہیں گناہ، خطااور جرم کا داعیہ ہے۔ ای وجہ سے وہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کر تاہے اور عصیا شعار ہو جاتا ہے لیکن یاد رکھ کر یم کی بارگاہ ہیں تو صرف وہ حاضر ہو سکتا ہے جو ان گناہوں اور لغز شوں سے پاک ہو۔ اللہ تعالیٰ کے آستانہ کی چوکھٹ پر بوسہ صرف وہی دے سکتا ہے جو دعاوی کے میل کچیل سے پاک ہو۔ جس طرح کہ بادشاہ کی ہمنیش صرف وہ ہو سکتا ہے جو ہر قتم کی ناپاکی میل کچیل اور گندگی سے پاک صاف ہو۔ یہ مصیبتیں گناہوں کو مٹانے والی اور انسان کو پاک کرنے کا ایک ذریعہ، ہیں۔ نبی مصیبتیں گناہوں کو مٹانے والی اور انسان کو پاک کرنے کا ایک ذریعہ، ہیں۔ نبی

حمی یوم کفارہ استہا۔

دایک دن کا مخار سال ہمر کے گناہوں کا کفارہ ہے"
وعدہ و فاکر اور دیکھ تو کس ذات سے معاہدہ کر چکاہے!
حضرت شخر ضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے فرمایا: اگر توضعیف العقیدہ
ہادر تیرے یقین میں کی ہے اور تو نے دعدہ کرر کھاہے تواسے پورا کر اور دعدہ
خلافی نہ کر کہ کمیں تیرایقین نہ ڈگرگا جائے اور ایمان رخصت ہو جائے۔ اور اگر تو
صاحب یقین ہے اور تیرا عقیدہ مضبوط ہے تو پھر اللہ تعالیٰ کے تواس خطاب کا
مصداق ہے۔

اِنْكَ الْيُومْ لَدَيْنَا مَكِيْنَ اَمِيْنَ (يوسف: 54)

"آپ آج ہے ہمارے ہال بڑے محترم (ادر) قابل اعتاد ہیں"

یہ خطاب جھ سے باربار ہو گا اور تیرا شار خاصان بارگاہ میں بلے خاص الخاص میں ہوگا۔ تیرا اپنانہ کوئی ارادہ رہے گا اور نہ مطلب کہ تو اس پر اترائے اور تیری نظر دل میں نہ کوئی مقام ہوگا اور نہ منزل کہ جسے دیکھے اور خوش ہو۔ پس تو لمحہ کھے بلند یول کی طرف پر کشارہے گا اور ٹوٹے ہوئے اس بر تن کی طرح ہو جائے گاجس میں کوئی مائع نہیں ٹھر تا۔ سو تیرے دل میں بھی کوئی ارادہ، کوئی خصلت اور دنیاہ آخرت کی کی چیز کا قصد نہیں ٹھر سکے گا۔ تو ماسوااللہ ہے پاک خصلت اور دنیاہ آخرت کی کی چیز کا قصد نہیں ٹھر سکے گا۔ تو ماسوااللہ نعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی مضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہر ہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے گوئی بھول کی ہو تو اس فعل خداوندی سے لطف و سرور میں حالیٰ کی رہ ہو کی کا تو تو اس فعل خداوندی سے لطف و سرور کی کے اس کی کی تو تو اس فعل خداوندی سے لوگ کی تو تو اس فعل کی کا تھیں۔

ا اے الفتنی فے "تذكرة الموضوعات" بیل ص 206 پر ذكر كیا ہے۔ اور كما ہے كہ به ضعف ہے۔ القطاع نے "الشھاب" ج 71/1 میں عبداللہ بن صعود سے روایت كیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں كه رسول اللہ علیہ فرمانی المحمی حظ كل مؤمن من النار، وحمى ليلة يكفو خطايا سنة مجرمة به حديث بهت ضعف ہے۔

ایسے ہیں تجھ سے ایک وعدہ کیا جائے گا اور جب اس وعدہ سے تخفے طمانیت ہو گئی اور ججہ اس وعدہ سے تخفے اس طمانیت ہو گئی اور ججھ میں کسی قتم کاارادہ پائے جانے کی علامت پائی گئی تو تخفے اس سے اعلی اور اشر ف و عدہ کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ پھر پہلے وعدہ کے عوض تخفے اس سے خنا حاصل ہو گی علوم و معارف کے دروازے تیرے لیے کھول دیے جائیں گئے اور اس منتقلی میں جو حقائق ، جو حکمتیں اور مصلحین پوشیدہ ہیں تخفے معلوم ہو جائیں گے۔

اور جب معارف و حقائق کے دروازے کھول دیے جائیں گے تو حفظ حال پھر حفظ مقام اللہ اسر ار میں تیری امائنداری کو بردھا دیا جائے گا۔ تخفیے شرح صدر سے فصاحت لسان سے اور حکمت بالغہ سے پہلے سے بردھ کر نوازا جائے گا۔ تخفی پر اللہ تعالی اپنی محبت کا پر تو ڈالے گا۔ تو پوری مخلوق کا محبوب بن جائے گا۔ جن وانس اور ان کے علاوہ سب مخلوق د نیاد آخرت میں تیری محبت کا دم بھر نے والے ہوں گے۔ کیونکہ تو حق تعالی کا محبوب بن جائے گا۔ اور خلق ساری حق کی تابع ہے۔ ان کی محبت حق تعالی کی محبت میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی اللہ تعالی کی دشمنی کا سبب ہے۔

جب تواس مقام دمر ہے کوپائے گا کہ کسی چیز کی خواہش تیرے دل میں نہیں رہے گی تواس وقت تیرے دل میں کسی چیز کاارادہ پیدا کر دیا جائے گا۔ پس جب اس چیز کی خواہش تیرے دل میں محقق ہوگی تواس چیز کودور کر دیا جائے گا،

ا حال ایک کیفیت ہے جو تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ اور جب انسان حفظ حال ہیں کوشش کرتا ہے تو یہ کیفیت ستقل ہو جاتی ہے اس کو مقام کہتے ہیں۔ حال کے بعد مقام ہے اور ان کی حفاظت صرف بلند مقام لوگوں کا کام ہے۔ ہیں تیرے مقام کوبلند کر دیا جائے گا۔ حفظ ۲ جو اسر ارک انسان پر منکشف ہوتے ہیں ان پر پردہ ڈالنا ضروری اور مردا گئی ہے ورنہ کشف وبال ہے۔ اسر ارک حفاظت ترتی کا موجب ہے۔ اس اماند ارکی ہیں اضافہ اللہ کی بہت بوی عطا ہے۔ (مترجمہ)۔

### ایمان نام ہے عزیمت اور یقین کا

نی کریم علی کی حدیث دع مایرینک الی ما لا یوینک ک "مفکوک دمشته چیز کو چھوڑ کر غیر مفکوک دغیر مشته چیز کواختیار کر"کے متعلق حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه فرماتے ہیں۔

ا کھلائی اسی میں ہے کہ دنیاوی نعتوں سے انسان کو کم سے کم دیا جائے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ رعایت وکلایت حفظ اللی مربعہ گان خاص وطالبان وجہ کر یم راوصلاح دید حال ایثال غالب آن آنت کہ دروادن فرود تروکمتر فی باشد۔ (شرح فقح الغیب)

السمند امام احمد ن 153/3 عن انس بن مالک۔ سنن نسائی حدیث نمبر 1771ء عن الحن بن علی رضی اللہ عنما۔ حدیث صحیح ہے۔

جب مشتبہ اور غیر مشتبہ دونوں پہلو کسی چیز میں پائے جارہے ہوں تو عزیمت پر عمل کرناچاہیے اور وہ پہلوا ختیار کرناچاہیے جس میں کسی قتم کا اشتباہ اور شک نہ ہواور مشکوک اور مشتبہ پہلو کوئرک کردیناچاہیے۔

اگر مشتبہ اور مشکوک چیز الی ہوجود ل میں کھٹکا پیدانہ کرے جیساکہ نی کریم علی نے فرمایا : اَلْاِثْمُ حَوَّازُ الْقُلُوْبِ لِی دیمناه ده ہے جودلول میں کھٹکتا ہے"

تو بھی توقف کرے اور امر باطنی (الهام) کا انظار کرے۔ اگر (بذریعہ الهام) تھم مل جائے تواہے قبول کر لے اور اگرروک دیا جائے تو دعش ہو جائے اور اس طرح کارویہ اختیار کرے کہ گویا کہ وہ چیز معدوم ہے اس کا دینا میں کوئی وجود ہی نہیں۔ پھر اپنے پروردگار کے دروازے پرواپس آجااور اس کی بارگاہ سے رزق کا طالب ہو۔ اللہ کر یم یاد دہانی کی احتیاج نہیں رکھتاوہ تجھ سے یا کسی اور سے غافل نہیں۔ وہ تو کفار، منافقین اور اس کی رحمت سے اعراض کرنے والوں کو بھی کھلاتا ہے۔ بھلا بدہ کا مؤمن کو کیسے بھول سکتا ہے جو اس کی تو حید کا اقراد کرتا ہے، اس کی اطاعت جا لاتا ہے اور رات دن اس کے تھم کی جا آوری میں کوشال رہتا ہے۔

اس مدیث پاک کاایک اور مفہوم بھی "مشتبہ کو چھوڑ دے اور غیر مشتبہ اختیار کر" یعنی جو چیز لوگوں کے ہاتھ میں ہے اسے چھوڑ دے۔اسے طلب نہ کر

ا حضرت عبداللہ بن معود رضی اللہ تعالی عند کی روایت کردہ حدیث کا تکوا ہے جے امام یہ بقی نے "الشعب" بیں بیان کیا ہے۔ ویکھے حدیث نمبر 5434۔ حدیث کا اگلا حصہ یول ہے۔ ".....و ما من نظر ۃ الا وللشیطان فیھا مطمع بید حدیث الن معود رضی اللہ عند پر موقوف ہے۔ میں کہتا ہوں حواز القلوب سے مراد ایسے امور ہیں جو کی چیز میں اثر پیدا کریں۔ جس طرح آواز اثر پیدا کرتی ہے۔ یعنی وہ چیز جو دل میں بیدا تر پیدا کروے کہ انسان سوچنے گئے کہ یہ کناہ ہے یا تواب اس لیے جو چیز دل میں کھنے اس سے احتراز بہتر ہے۔ Click

اورول کواس سے نہ لگا۔ مخلوق سے نہ کوئی امید و تو قع وابسة کر اور نہ ہی ان سے
اندیشہ رکھ اور اللہ عزوجل کے فضل و کرم کو قبول کر جس میں کوئی شک نہیں تو
التجاکرے تو صرف ایک ہی ذات سے۔امیدر کھے تو صرف ایک سے۔ ورے تو
صرف ایک سے اور کو شش ہو تو بھی صرف ایک کیلئے یعنی وہ جو تیر ارب ہے۔ای
کے ہاتھ میں بادشا ہوں کی پیشانی کے بال ہیں۔ای کے دست قدرت میں مخلوق
کے وہ دل ہیں جو جسموں پر حکمر انی کرتے ہیں۔ مخلوق کے پاس جو کچھ ہے ای کی
ملکیت ہے۔ مخلوق،اس کی تو قعات اور تمنائیں اور مخفے دیے میں ان کے ہاتھ کی
حرکت ای کے اذن،امر اور تحریک کی بدولت ہے۔ اور اگر کی کا ہاتھ تیرے
صفور کوئی چیز پیش کرنے سے رکتا ہے تو بھی ای مالک کے روکے سے رکتا ہے۔
در بقدرس کا ارشاد ہے۔

ر وأَسْأَلُوا اللهُ مِنْ فَصْلِهِ (النَّمَاء: 32)

''اورما نَگَتْےرہواللہ تعالیٰ سے اس کے فضل (وکرم)کو''۔ اِنَّ الَّذِیْنَ تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَایَمْلِکُوْنَ لَکُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوْا عِنْدَاللهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْکُرُوْالَهُ اِلَیْهِ تُرْجَعُوْنَ (العنکبوت: 17)

''بیشک جن کوتم پو جتے ہو اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کروہ مالک نہیں تہمارے رزق کے ۔ پس طلب کیا کرواللہ تعالیٰ سے رزق کو اور اس کی عبادت کیا کرو اور اس کا شکر اوا کیا کرو۔ اس کی طرف تم لوٹائے جاؤگے''

وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَانِي قَرِيْبٌ. أُجِيْبُ دَعْوَةَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

"اور جب بو چیس آپ سے (اے میرے حبیب!) میرے بندے میرے متعلق تو (انہیں بتاؤ) میں (ان کے) بالکل زريك بهول - قبول كرتابهول دعاكر في والى كى دعاكوجب وه دعامانگا به بهول - "وه دعامانگا به بهرس - "اُدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ (المومن :60)

"بهجه پكاروميس تَمهارى دعاقبول كرول كا"
إِنَّ اللهُ هُو الرِّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ . (الذاريات :58)

"بلاشبه الله تعالى بى (سب كو) روزى دين والا، قوت والا (اور) دوروالا به والله عَيْنُ حِساب (آل عمران :37)

إِنَّ اللهُ يَوْزُقُ مَنْ يَسْاءُ بِغَيْرٍ حِساب (آل عمران :37)

"بيشك الله تعالى روق ويتا به جه عاباتا به حساب "

### عقیدہ جبر شیطانی وسوسہ ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا:

خواب میں میں کیا دیکھا ہوں کہ انسانوں کا ایک جم خفیر ہے۔ اپنے قریب میں
شیطان تعین کو دیکھا ہوں۔ فوراً اسے قتل کرنے کا ارادہ کرتا ہوں۔ وہ تعین جھ
سے مخاطب ہوتا ہے اور کہتا ہے آپ جھے کیوں قتل کرتے ہیں۔ آخر میراگناہ کیا
ہے۔ میرے مقدر میں اگر برائی تھی تو میں نیکی کیے کر سکتا تھا۔ اگر میری قسمت
میں نیکی کرنا لکھا ہوتا تو میں قسمت کو تبدیل کر کے برائی تو نہیں کر سکتا تھا۔
میرے ہاتھ میں کیا تھا کہ جھے سز اکا تھم سادیا گیا۔

اس لعین کی صورت خفول جیسی تھی۔ چبرہ لمبوتر، ناک بیلی اور لمبی، ٹھوڑی پر تھوڑے سے بال اور شکل صورت نادم ہی اور حقیر می تھی۔اس کی گفتگو میں کمال نرمی تھی۔ شیطان یہ گفتگو کر کے ندامت اور خوف کی ہنمی ہنسا۔ یہ خواب گیارہ ذی الحجہ 561ھ کی رات کا ہے۔

# ابتلاء و آزمائش بقدر مقام ومرتبه موتی ہے

حضرت شیخ رضی الله تعالی عند نے فرمایا: مده مؤمن بقدر ایمان ویقین آنمایا جاتا ہے۔ جس قدر اس کا ایمان رائخ اور یقین کامل ہو گا ای قدر اس پر مصیبت اور آزمائش آئے گی۔

رسول کی آزمائش نبی کی آزمائش سے زیادہ ہوتی ہے کیونکہ رسول ایمان اور یقین کے جس مر تبہ پر فائز ہو تا ہاس پر نبی فائز نہیں ہو تا۔ای طرح نبی کی مصیبت لدال کے مقابلے میں سخت ہوتی ہے اور لدال کی مصیبت اولیاء کی مصیبت کی نسبت زیادہ ہوتی ہے۔ ہر ایک کو ایمان و یقین کے مطابق ابتلاء و آزمائش کاسامناکر نایز تا ہے۔

اس پر بی کریم علی کے مصد میں دلی ہے۔

رافتکا مُعَاشِوالْاَنْبِیاءِ اَسْکُ النَّاسِ بَلَاءً ثُمَّ الْاَمْشُلُ فَالْاَمْشُلُ لَٰ الْاَمْشُلُ فَالْاَمْشُلُ لَٰ الْاَمْشُلُ لَٰ الْاَمْشُلُ لَٰ الْاَمْشُلُ لَٰ الْاَمْشُلُ لَٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْمَامِنَا كَرِيتَ بِيم كُروه انبياء سب لوگوں سے زیادہ مصیبت کا سامنا کرتے ہیں۔ پھرای طرح درجہ بدرجہ آزمائش کم ہوتی جاتی ہے ،

الله تعالی ایخ النہ تعالی ایک لیے کیلئے اس سے غافل نہ ہوں۔ اہتلاء و آزمائش میں حاضر باش رہیں اور ایک لیے کیلئے اس سے غافل نہ ہوں۔ اہتلاء و آزمائش زحمت ہے۔ اس سے مطلوب اپنے دوستوں کو اپنا اور صرف اپنا بنا ہے۔ یہ لوگ الله تعالیٰ کے محبوب ہوتے ہیں۔ انہیں الله کریم سے محبت ہے منائے۔ یہ لوگ الله تعالیٰ کے محبوب ہوتے ہیں۔ انہیں الله کریم سے محبت ہے ،

ا حرندی "الجامع الصحح" بنبر مدیث 2398راوی سعد بن افی و قاص رضی الله تعالی عند فرمات بین کدیس نے عرض کیایار سول الله اوه کون لوگ بین جنہیں سب سے زیادہ آزمائش کا سامنا کر تا پڑتا ہے تو آپ علیات نے فرمایا۔ انبیاء اور پھر در جد دو سرے لوگ۔ آدمی اپند دین کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ اگر دیند از میس مضبوط ہو تو ہوی آزمائش سے واسط پڑتا ہے۔ اگر دین کاظ سے کم دور ہو تو اے ای کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ انسان پر جمیشہ مصبتیں آئی رہتی ہیں حتی کہ وہ زمین پر اس حال میں چلاہے کہ اس کے ذمہ کوئی گناہ شمیں ہوتا۔ حدیث حسن سیحے ہے۔

اور رب کریم اپنے ان محبوبوں کے دور ہونے کو پہند نہیں کر تا۔ اہتلاء و آزمائش ان کے پاؤل کی گویاز نجیر ہے جو انہیں غیر کی طرف جانے سے روکتی ہے اور کسی اور کی محبت اور خیال سے محفوظ رکھتی ہے۔

نزول بلاجب ان کے حق میں دوام اختیار کرتی ہے تو ان کی خواہشات نفسانی زائل ہو جاتی ہیں اور ان کے نفس کی سر کشی ٹوٹ جاتی ہے۔اس طرح ان کے سامنے حق اور باطل واضح ہو جاتے ہیں۔ سب شہوات نفسانی، ارادے اور لذات وراحات کی طرف میلان ختم ہو جاتا ہے۔ دنیامیں نفس جس جس کی طرف مائل ہو تا ہے مصیبت کی وجہ سے بیہ میلان بالکل ناپید ہو جاتا ہے اور وعدہ حق سکون وطمانیت حاصل ہو جاتی ہے۔انسان میں اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے سر تشکیم کرنے اور اس کی اطاعت پر قناعت کرنے اور مصیبت پر صبر کرنے گی ا ہلیت پیدا ہو جاتی ہے۔ پس دہ مخلوق سے دل دابھی ہے محفوظ ہو جاتا ہے ادر اس کے عزم دیقین میں اضافہ ہو جاتا ہے۔اس کااثر اس کے پورے جسم پر ظاہر ہو تا ہے۔ کیونکہ بلاء ومصیبت قلب ویقین کو پختہ کرتی ہے۔ ایمان و صبر کو تبات بخشتی ہے۔نفس و ہواکی سرکثی ختم کرتی ہے۔ کیونکہ دل کوجب تکلیف پہنچی ہے اور انسان اس پر صبر کر تاہے اور فضل خداوندی کے آگے سر جھکادیتاہے تو الله تعالی اس سے راضی ہو جاتا ہے۔ اور اسے شکر کی توفیق عطا کر تا ہے۔ الله تعالی کی مدد سے اس کی تعمول اور اس کے ایمان میں اضافہ ہو جاتا ہے۔رب قدوس كاار شاد ہے۔

لَئِنْ شَكَرْهُمْ لَازِيْدَنَّكُمْ (ابراتيم: 7)

''اگرتم پہلے احسانات پر شکر اداکر و توہیں مزید اضافہ کر دوں گا'' جب نفس میں تحریک ہوتی ہے اور وہ دل سے شہوت ولذت کا تقاضا کر تاہے۔اگر دل اللہ تعالیٰ کے اذن اور امر کے بغیر اس کی بات مان جا تاہے اور اس کی خواہش پوری کر دیتاہے۔اور ایان طرح اللہ تعالیٰ سے غافل ہو کر اور نفس https://archive.org/details/@zohaibhasanattari کی بات مان کر شرک و معصیت کار تکاب کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کو ذلیل ورسوا
کر دیتا ہے مصائب و آلام اور دکھوں اور پیماریوں میں اس کو مبتلا کر دیتا ہے۔ دنیا
کے ہاتھوں ذلیل ہو تا ہے اور اس طرح نفس اور دل دونوں اس تکلیف ہے حصہ
پاتے ہیں۔ اگر دل نفس کی خواہشات کو پورانہ کرے جب تک کہ انبیاو مرسلین کو
ہذر بعہ وحی صر تے اور اولیاء بذر بعہ الهام اذن نہ مل جائے وہ نفس کے تقاضا کو پورا
نہ کریں اور اللہ تعالیٰ کی منع و عطاکا خیال رکھیں تو اللہ تعالیٰ ان پر اپنی رحمتوں اور
بر کتوں کی بارش فرماتا ہے۔ انہیں عافیت، رحمت اور علم و معرفت ہے نوازتا
ہے۔ قرب و غنی کی دولت سے فیض یاب کرنے کے ساتھ ساتھ آفات سے
سلامتی اور دشمنوں کے مقابلے میں مددو نصر سے عطاکر تا ہے۔

اس نفیحت کویادر کھیے اور دل میں جُگہ دیے۔ نفس وخواہش کی پیروی کر کے مصیبت میں نہ پڑیے۔ بلحہ اپنے پرور دگار کے افزن اور امر باطنی کا انتظار کیجئے۔ اس طرح دنیاو عقبی میں آفات سے محفوظ وما مون رہے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

اس کا قلیل کثیر، سختی فیض اور محروم کرناعطاہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا :
قوڑے سے رزق کو کافی خیال کر قاعت کر حتی کہ نوشۂ نقدیرا پی مدت کو پہنچ۔
پھر (خود خود) پہلی سے بہتر اور بلند ترکی طرف تجھے منتقل کیا جائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کی عطاپر خوش و خرم ہوگا۔ مبارکباد پائے گا۔ اور محفوظ مامون رہے گا۔ نہ ونیا کا کوئی غم ہو گا اور نہ آخرت کا خوف۔ نہ عاقبت خراب ہوگی اور نہ حدود دنیا کا کوئی غم ہو گا اور نہ آخرت کا خوف۔ نہ عاقبت خراب ہوگی اور نہ حدود خداوندی سے تجاوز کامر تکب ہوگا۔ پھر اس سے بھی آگے کی منزل کی طرف ترقی بائے گاجو پہلی منزل سے کمیں زیادہ آ تکھول کی ٹھنڈک اور راحت کاباعث ہوگی۔
پائے گاجو پہلی منزل سے کمیں زیادہ آ تکھول کی ٹھنڈک اور راحت کاباعث ہوگی۔
پائے گاجو پہلی منزل سے کمیں زیادہ آ تکھول کی ٹھنڈک اور راحت کاباعث ہوگی۔
بیس ہوگی۔ اور نہ ہی حرص و ہو ااور محنت و کو شش سے جو مقدر میں نہیں تیرے

ہاتھ آسکے گی صبر کر اپنی حالت پر قناعت کر اور اللہ تعالی نے جو دیا ہے ای پر خوش ہو جا۔ اپنے آپ کوئی چیز مت لے اور اپنے ارادے اور خواہش ہے کسی کو پچھ مت دے۔ صبر کر حتی کہ تجھے تھم مل جائے۔ اپنے ارادے سے نہ حرکت کر اور نہ آرام کر درنہ شومی اختیار سے مصیبت میں جتلا ہوگا۔ کیونکہ اپنے اختیار اور ارادے سے کوئی کام کرنا شرک ہے اور مشرک سے بھی غفلت نہیں پرتی جاتی۔ ارادے سے کوئی کام کرنا شرک ہے اور مشرک سے بھی غفلت نہیں پرتی جاتی۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

و كَذَالِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِيْنَ بَعْضًا (الانعام: 129) "دوريونني بم ملط كرتے بين بعض ظالمون كو بعض ير"

کیونکہ توالیک ایسے بادشاہ کے گھر میں ہے۔ جس کی شان بلند ہے، قوت ہے انداز اور لشکر بے شار ہے۔ وہ جو چاہتا ہے ہوتا ہے۔ جو تھم دیتا ہے اس پر عمل ہوتا ہے۔ اس کے ملک کو زوال نہیں۔ اس کی بادشاہی دائی ہے۔ علم بے انداز ہے۔ تھمت و دانائی لا متناہی ہے۔ اس کا ہر فیصلہ عدل پر بنی۔ اس سے زمین و آسان کا ایک ذرہ بھی پوشیدہ نہیں اور کسی ستم گر کاستم اس سے تجاوز نہیں کر سکتا۔ (اے انسان!) تو سب سے بردا فالم اور سب سے بردا مجرم ہے کیونکہ تو اپنے تصرف واختیار کے ذریعے شرک کامر تکب ہوا ہے اور خواہش نفسانی پر عمل کر کے تونے مخلوق کو اللہ تعالی کاشریک ہنادیا ہے۔

رب قدوس كاار شادى\_\_

لَاتُسْرِكَ بِاللهِ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ (لقمان: 13) "كَن كُواللَّهُ كَالْمُ عَظِيمٌ - " وَكَن كُوللَّهُ كَالْمُ عَظَيم - " إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشُركُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَركُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ (انباء: 166)

بیٹک اللہ تعالی نمیں حفتا اس (جرم عظیم) کو کہ شریک مھر ایاجائے اس کے ساتھ اور عش دیتاہے اس کے سواجتنے

جرائم ہوں جس کے لیے جاہتاہ"۔ شرک سے بوری طرح احتیاط کر اور اس کے قریب تک مت جا۔ اپنی حر كات وسكنات، كيل و نهار ، خلوت وجلوت مين شرك سے اجتناب كريم طرح کی نافرمانی ہے احتراز کر۔نہ ظاہری اعضاء ہے معصیت کاار تکاب ہواور نہ ماطن سے۔ ظاہر و مخفی ہر گناہ کو چھوڑ دے۔ اللہ تعالیٰ سے مخالفت کر کے اس سے مھا گئے کی کوشش نہ کر وہ (قادر مطلق) تجھے بھا گئے نہیں دے گا۔ اس کے فیصلوں میں اس سے جھکڑانہ کرورنہ وہ مختنے ریزہ ریزہ کردے گا۔اس کے فیصلوں میں اے الزام نہ دے درنہ مجھے رسواء کر دے گا۔ اس سے غافل نہ ہوورنہ مجھے غفلت کی سزادے گا۔اس کے گھر میں رہتے ہوئے اپنی قدرت وطاقت کا مظاہرہ نہ کرورنہ وہ باد شاہ حقیقی محجّے نیست و نابو و کر دے گا۔ اس کے دین میں اپنی خواہش سے کوئیبات نہ کرورنہ مجھےوہ ہلاک کر دے گا۔ تیرے دل کو تاریک بنادے گا۔ تیرے ایمان اور معرفت کو سلب کر لے گا اور تھے پر شیطان اور تفس، حرص شهوات کومسلط کر دے گا۔ تیرے اہل وعیال ، پڑوسیوں ، دوستوں ، ہمنیشوں اور تمام مخلوق کو تیرے لیے جری مادے گاحتی تیرے گھر کے چھو ، سانی جنات اور دوسرے موذی جانور بھی تھے یر مسلط ہو جائیں گے۔ دنیامیں تیری زندگی تھے یر یو جھن جائے گی اور آخرت میں عذاب کی مدت طویل ہو جائے گی۔ اس کی چو کھٹ کونہ چھوڑ جس کادروازہ بند نہیں ہو تا

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : الله تعالی کا فرمانی ہے گادر صرف اس کی در بوزه گری کر۔ اپی ساری طاقت ساری کو حشش اس کی فرمانبر داری میں خرچ کر دے۔ اس طرح اس کی بندگی کر کہ تیری آنکھیں اشک بار ہوں۔ تھے پر خضوع و خشوع کی کیفیت طاری ہو۔ اعضاء تیری آنکھیں اشک بار ہوں۔ تھے پر خضوع و خشوع کی کیفیت طاری ہو۔ اعضاء سے اظہار بندگی اور درویش عیاں ہو۔ نگا ہے جھی ہواور مخلوق سے نظریں ہٹائے

حرص و هواکوترک کیے۔ اعراض دنیاد آخرت ہے دست کئی کرتے ہوئے محض اپنے رب کی عبادت میں مشغول ہو۔ نہ محصے منازل عالیہ اور مقامات بلند کی طلب ہواور نہ کسی اور منصب کی خواہش۔ اس لیے کہ تو اس کا ہندہ ہے۔ اور ہندہ خود اور اس کے پاس جو پچھ ہے دہ اس کے آقا کا ہے۔ ہندہ کسی چیزیر حق نہیں رکھتا۔

آداب خداوندی جالائے اور اپ آقاکوالزام نہ دہ جیئے۔ ہر چیز کااس کے ہاں اندازہ مقرر ہے۔ جو مقدم ہوہ مؤخر نہیں ہو سکتا ہے اور جو مؤخر ہے وہ مقدم نہیں ہو سکتا ہے اور جو مؤخر ہے وہ مقدم نہیں ہو سکتا۔ جیری قسمت کانوشتہ اپنے مقررہ وقت پر تجھے بہر حال ملے گا۔ چاہے تواسے لے یااس کے لینے سے انکار کرے۔ جو چیز عقریب تجھے ملئے والی ہے اس کے حصول کیلئے حرص و لا لچ کو دل میں جگہ نہ دے اور جو چیزیں قیر سے پاس نہیں اور نہ ان کا ملنا تیرے مقدر میں ہے اس کی طلب میں سر گر دال نہ ہواور اپنی محنت ضائع نہ کر۔ کیونکہ جو تیرے پاس نہیں یا تو تیر امقدر ہوگی یا دوسرے کایا پھر کسی کی نقد رہیں نہیں ہوگی۔ اگر اس کا ملنا تیرے مقدر میں ہے تو دوسرے کایا پھر کسی کی نقد رہیں نہیں ہوگی۔ اگر اس کا ملنا تیرے مقدر میں ہو تو عقر یب تیر امقدر تجھے مل کر رہے گی۔ گویا تو اس کی طرف اور وہ تیری طرف بردھ رہی ہے۔ عنقر یب تیر امقدر تجھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں بی نہیں تو تجھے عقر یب تیر امقدر تجھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں بی نہیں تو تجھے کسی صورت نہیں ملے گی۔ پس ایسی چیز کیلئے مار امار اکوں پھر تا ہے۔

(ط:131)

"اور مشاق نگاہوں سے نہ دیکھے ان چیزوں کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو۔ میر محض زیب و زینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس https://ataunnabi.blogspot.com/

لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے۔ اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے"

الله کریم نے مختصروک دیا ہے کہ اس ذات کے علاوہ اور کسی کی طرف تیری توجہ مبذول نہ ہوجس نے مختصے یہ سب نمتیں عطافرمائیں۔ اپنی اطاعت کی توفیق مخشی اور فضل و کرم سے نوازا۔ اور بتایا کہ خبر دار! الله کے علاوہ سب کچھ آزمائش اور امتحان ہے۔ اپنی قسمت کے لکھے پر راضی رہنا بہتر ہے۔ یہی ہمیشہ رہنے والا، اور تیرے لیے مناسب اور موزول ہے۔

اطاعت خداوندی ہی تیری عادت اور مرکز و محور ہوناچاہیے۔ ہس تیرا شعار، عادات و اطوار مطلوب و مقصود، تمناو آرزو اللہ کی خوشنودی اور اللہ کی عبادت گزاری قرار پائے۔ اس سے ہر مراد بر آئے گی اور توجس مقام پر فائز ہونا چاہے گا فائز ہو گا ہر بھلائی تک پنچ کا یمی زینہ ہے۔ ہر نعمت ہر خوشی اور ہر گرانمایہ چیز کے حصول کا یمی داستہ ہے۔

رب قدوس كاار شادى

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَاأَخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (السجده:17)

"پی نمیں جانتا کوئی شخص جو (نعتیں) چھپا کرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن ہے آئکھیں مھٹڈی ہو نگی۔ یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ)کاجودہ کیا کرتے تھے"

ارکان خمسہ (کلمہ ، نماز ، روزہ ، جج ، زکوۃ) پر عمل پیرا ہونے اور تمام گناہوں سے بچنے سے بوااور عنداللہ محبوب اور کوئی دوسر اعمل نہیں۔ یمی سب سے بوے شرف د کرامت کے حامل اعمال ہیں یمی اللہ تعالیٰ کی رضا کاسب سے اہم ذریعہ ہیں۔اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کوایسے کام کرنے کی توفیق دے جواسے پند ہیں اور جن سے دہ خوش ہو تا ہے۔

## محبت خداوندي سب سے بوي نعمت ب

حضرت فيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضّاه نے فرمایا : اے خالی ہاتھ و نیاوانبائے د نیاکا ٹھکر ایا ہوا۔ بے نام و نشان بھو کا، پیاساانسان اے وہ کہ نہ جل کے جم ر کڑے ہیں اور نہ سر چھیانے کے لیے چھت میسر ہے۔ شنہ جگر، ہر دروازے ہے دھتکارا ہوا۔ حسرت دیاس کامارا، شکتہ دل ایدنہ کہنا کہ جھے الله نے محتاج مناویا۔ ونیا کی تعمقوں کی بساط کو مجھ سے لیسٹ دیا۔ مجھے لوگوں کی تھو کروں میں بٹھایا مجھے بھیر دیااور میری پراگندگی کو جمع نہیں کیا۔ مجھے دنیااتی بھی نہیں دی کہ کفایت کرے۔ مخلوق میں اور دوستوں میں میرے ذکر کوبلند نہیں کیا۔ دوسر ول پر اپنی رحمتوں کی بارش کی۔ وہ صبح و شام ان سے لطف اندوز ہو رہے ہیں۔ انہیں مجھ پر اور میرے اہل دیار پر فضیلت دی۔ حالانکہ ہم دونوں مسلم ، دونوں مؤمن ہیں۔ دونوں ایک ہی باپ آدم اور حواء کی اولاد ہیں۔ آپ علیہ السلام جو خیر الانام تھے ہم دونوں کی رگوں میں ای ایک باپ کاخون دوڑر ہاہے۔ ہال ہال! سے سب حقیقت ہے۔ تولہی دست و نقیر ہے اور دوسر امالد ار اور ہم جنسول میں عزت دارہے۔ یہ سب اس لیے ہے کہ تیری سر شت میں حریت ہے۔اور اللہ تعالیٰ کی رحمت کی بارش رضا، یقین ، موافقت اور علم کی صورت میں موسلادهار بھے پریرس رہی ہے۔ ایمان و توحید کے انوار تھے پریرس رہے ہیں۔ تیرے ایمان کا وقاحت، تیرے دل کی زمین میں اس کی پیوسٹگی اور اس کا ج ثابت و قائم ہیں۔ ایمان کا یہ درخت شاداب بھی ہے اور پھلدار بھی اس کا سایہ راحت معش اور شاخیں بلند ہیں۔اور ایمان کا پیدر خت روز پر وزیر ھرہاہے اور نشود نمایار ہا ہے۔ انسے نہ کھاد کی ضرورت ہے اور نہ ہی کی دوسرے کوڑے اور گوہر کی۔اس كى نموان چيزول سے نہيں ہو عتى۔الله تعالىٰ نے مجھے د نياميں محروم ركھا۔ليكن واربقا کی نعمتیں عطا کر دیں۔ (نہ صرف عطا کیں)بلحہ تجھے ان کامالک بنا دیا۔ اور تخفےوہ کچھ دیا کہ نہ کی آنکھ نے دیکھانہ کی کان نے سااور نہ ہی کی انسان کے ول میں ان کا خیال تک گزرا۔

رب قدوس كاار شادى\_\_

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِعِمَلُونَ (السجده: 17)

"پس نمیں جانا کوئی شخص جو (نعتیں) چھپاکرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آنکھیں ٹھنڈی ہو گئی، یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ)کاجووہ کیا کرتے تھے"

لینی دنیامیں انہوں نے جو نیک اعمال کیے۔احکام جالائے، ترک مناہی پر صبر کیا، قضاء وقدر کے سامنے سر جھکایا اور تمام امور میں (فعل خداوندی کی) موافقت کی۔انہیں ان کاپور اپور ااجر ملے گا۔

کیان وہ جے دنیا کی ہے فانی تعتیں دی گئیں۔ وہ ان سے لطف اندوز ہواان کا الک بنار ہااور اللہ تعالیٰ نے اسے خوب نواز تووہ صرف اس لیے کہ اس کے ایمان کا محل یعنی دل کی زمین شور والی اور پھر یلی ہے۔ اس میں نہ توپائی ٹھر سکتا ہے اور نہ میووں کے حصول نہ در خت آگ سکتے ہیں۔ نہ اس میں کھیتی باڑی ممکن ہے اور نہ میووں کے حصول کی کوئی امید۔ اس لیے اس ذمین پر کوڑا کر کٹ ڈال دیا جو نباتات واشجار کی نشوو نما کی کوئی امید۔ اس کوڑے کر کٹ اور کے کام آتا ہے۔ اور کوڑا کر کٹ دیا اور اس کا ایند ھن ہے۔ اس کوڑے کر کٹ اور کھاد کو اس شوریدہ اور پھر یلی زمین میں ڈالنے کا مقصد ہے کہ ایمان کا در خت اگر اس زمین میں ڈالنے کا مقصد ہے کہ ایمان کا در خت اگر اس زمین میں گندگی نہ ڈالی جائے ۔ اگر اس زمین میں گندگی نہ ڈالی جائے تو نباتات اور در خت خشک اور پھل ختم ہو جا کیں۔ اور پورا گندگی نہ ڈالی جائے تو نباتات اور در خت خشک اور پھل ختم ہو جا کیں۔ اور پورا علاقہ بیان کن جائے۔ حالا نکہ اللہ تعالی چاہتا ہے کہ یہ علاقہ بھی آبادر ہے۔

مالدار کے ایمان کا در خت مضبوط نہیں ہو تا۔ اس کی جڑ کو اس شوریدہ زمین میں پیوشگی حاصل نہیں ہوتی۔اوراے فقیر جو چیز تیرے شجر ایمان میں ہے دہ اس سے خالی ہے۔ اس کے ایمان کی خوراک اور بقاء صرف دنیا کی دولت اور نعتوں سے خالی ہے۔ اس کے ایمان کی خوراک اور بقاء صرف دنیا کی دولت دنیا اس کمز ور درخت کو میسر نہ ہو تو وہ بالکل خشک ہو جائے اور وہ کفر والحاد کی روش اختیار کرے اور منا فقین، مرتدین اور کا فرول کے ساتھ مل جائے۔ ہال اگر اللہ تعالی اپنے اس غنی بعدے کی صبر ، رضا، کیفین کے اشکر سے مدد کر لے اور اسے علم و معرفت کی توفیق دے تو اس کا ایمان مضبوط ہو جائے گا اور پھر اسے دنیا کے مال و دولت کے انقطاع و محرومی سے پچھ فرق نہیں پڑھے گا۔

دل وہ گر ہے جس میں دو نہیں ساکتے

اب توگویاایک شکتہ برتن ہے کہ تجھیں اللہ عزوجل کے ارادے کے بغیر کوئی ارادہ نہیں تھم سکا۔ یوں تیرادل تیرے رب ہے ہم گیا کہ اس کے سواء کی دوسرے کے لیے اس میں جگہ ہی نہیں۔ تجھے دل کے دردازے پر دربان بنادیا گیا ہے۔ تیرے ہاتھ میں توحید اور جردت کی تلوار تھادی گئی۔ پس جو سینے کے ضحن میں قدم رکھے اس کا سرقلم کردے اور اپنے نفس ، خواہش، ارادے اور دنیاد آخرت کی کئی چیز کو سرندا ٹھانے دے۔ کئی کی بات نہ س ، کئی کی رائے گی اتباع میں استقلال پیدا رائے گی اتباع میں استقلال پیدا کی اتباع میں استقلال پیدا کر۔ جو فیصلہ دہ کردے اس کے آگے سرجھکا دے بائے قضاد قدر کے سامنے فنا ہو

COUNTY BUNGSHOULD RESERVE TO THE STATE OF TH

جا۔اس طرح توایین رب کابندہ اس کے حکم کایابند بن جائے گا۔ مخلوق کی غلامی اور ان کی رائے کی اتباع کا قلادہ گلے ہے اتر جائے گا۔ اگر اس میں تجھے دوام دید او مت حاصل ہو گئی تو تیرے دل کے ار د گر دغیرت خداد ندی کی دیواریں بلید ہو جائیں گ۔عظمت کی خند قیں کھد جائیں گے،غلبہ وقعبر اللی کے پیرے بٹھادیے جائیں گے۔ حقیقت اور توحید کے لشکر اس کو ڈھانپ لیں گے۔اور حق کے پہرہ دار كورے كر ديے جائيں گے۔ اس طرح، هوا دهوس اراده و تمنا ادعاء باطله و ہوائے نفسانیہ اور دوسری گر اہیاں تیرے دل تک نہیں پہنچ سکیں گی۔اگر مقدر میں یہ ہے کہ خلق خدا تیرے میاس آئے، یکے بعد دیگرے تیری زیارت کریں اور تیرے فضل وولایت پر انقاق و یک زبان ہو جائیں تاکہ تیرے انوار معرفت نشانمائے روشن و تابال اور حکمتھائے نیکو رسال سے مستفیض ہول۔ تیری كرامات اور خرق العاده امور كوديكيس جوتيرے باتھ يرمسلسل ظهوريزير مورب ہیں تاکہ اس طرح ان کی اطاعت گزار اور قربتوں میں اضافہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت كاذوق و شوق فزول تر ہو تو اللہ تعالیٰ ان تمام لو گول سے تخفیے محفوظ فرما دے گا۔ تیر انفس حرص د ہوا کی طرف ماکل نہیں ہو گا۔ تو عجب، فخر و مباہات اور ال ازد حام پر غرورے کے جائے گا۔ ان کی عقیدت ، اور توجہ تیرے لیے نقصان ده ثابت نمیں ہو گی۔

ای طرح اگر تیرے مقدر میں کسی حسین و جمیل عورت کی شادی ہوئی جو تجھ پر یو جھ نہ ہواور خود ہی اپنی گفیل ہو تواللہ تعالی تجھے اس کے شر ہے محفوظ فرمادے گا۔اللہ تعالیٰ اس کے بع جھاور اس کی قرایت داروں کے بع جھ کواینے ذمہ كرم ير لے لے گا۔اور وہ عورت تيرے ليے عطيہ دباني ثابت ہو گی۔نہ تجھے اس كى کفالت کی مشقت اٹھانا پڑے گی اور نہ اس کے کسی تعلق دار کی ضرورت کا خیال ر کھنا پڑے گا۔ وہ یوی تیری لیے باعث خیر وبرکت، لطیف ویا کیزہ ہر خیانت ہے یاک ہر خبث سے مصفی فساد، حمد، غضب اوربد کرداری سے پاک بیوی ثابت ہو

گدوہ تیری فرمانبر دار ہوگی۔اس کے تعلق دار تیرے سامنے سر جھکادیں گے پر تجھ پر سے اپنایو جھ اور ذمہ داریال لیکر خود اٹھالے گی۔اور تجھے ہر قسمت کی اذبت سے بے خوف کر دے گی۔اگر اس کے بطن سے بچہ مقدر میں ہوا تو وہ بھی صالح، آنکھوں کی ٹھنڈک اور ہر قتم کی رائی سے پاک ہوگا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ واصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ (الانبیاء: 90)

"اور ہم نے تندر ست كر دياان كى خاطر ان كى الميه كو" رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّ يَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَّاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيْنَ إِمَامِا (الفرقان :74)

"اے ہمارے رب! مرحت فرماہمیں ہماری بدیوں اور اولاد کی طرف سے آ کھول کی ٹھنڈک اور بنا ہمیں پر ہیز گاروں کے لیے امام"۔

وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا (م يم :6)

اوربادے اے اے رب! پندیدہ (سرت والا)

پس یہ دعائیں جوان آیات میں ہیں معمول بھااور اس کے حق میں قبول ہو جائیں گی۔ چاہاں نے حق میں قبول ہو جائیں گی۔ چاہاں نے یہ دائیں کی ہوں یانہ کی ہوں۔ کیو مکد ان دعاؤں کا کی محل ہے اور ان کا اصل اہل کی ہے۔ جسے یہ باطنی نعمت میسر ہووہ ذیادہ حقد ارہے کہ اے ان نعمتوں سے بھی سر فراز کیا جائے۔

ای طرح اگر دنیا کی نعمتیں اس کے مقدر میں ہیں تو دنیاداری اے کوئی نقصان نمیں دے سکتی کیونکہ وہ فانی عن الدنیا کی صفت ہے متصف ہو چکا ہے۔ پس دنیا کی جو نعمتیں تیرے مقدر میں لکھی ہوئی ہیں وہ تجھے ملیں گی اور اللہ تعالیٰ کے فضل اور ارادے ہے وہ تیرے لیے ہر کدورت (آرزو، طلب، مشقت) ہے فضل اور اتوانمیں اپنی مرضی ہے نمیں اللہ کے علم کی لتمیل میں لے گا اور توانمیں اپنی مرضی ہے نمیں اللہ کے علم کی لتمیل میں لے گا اور تجھے اس کے حصول پر ای طرح ثواب ملے گاجس طرح نماز اور روزے کی ادائیگی

پر ملتا ہے جو فرض ہیں۔ اور دنیا کی وہ چیزیں جو تیرے مقدر میں نہیں ان کے بارے تخفے علم باطن مل جائے گا کہ وہ فلال مستحق کو پہنچا دو۔ یعنی دوستوں، پڑوسیوں، بھائیوں کو جو ضرورت مند اور تیرے مال میں استحقاق رکھتے ہوں گے۔ یادوسرے مستحقین جو مصارف زکوۃ شار ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان کے حال کا یہ نقاضا ہے کہ ان کی مدد کی جائے اور اس کا اندازہ تجھے ان کے احوال سے ہوگا۔ ان کی حالت خود تجھے ہتا ہے گی کہ یہ مستحق ہیں۔

بہر حال خبر مشاہدہ کے برابر نہیں ہو سکتی۔ تب تیرا معاملہ صاف و شفاف ہو جائے گااور اس میں کوئی شک و شبہ کا غبار نہیں رہے گا۔وہ ظاہر وباہر ہر فتم کے شک دار تیاب سے پاک ہو جائے گا۔

(اتباع ہوائے نفس ہے) صبر کر اور انتظال امر حق پر صبر کر۔ تسلیم و رضا کی خوابیا لے حال کی حفاظت کر اور باطنی کیفیات پر پردہ ڈال۔ شہرت و ناموری کو چھوڑ اور گمنامی اختیار کر آرام ، آہنگی ، سکوت اور خاموشی اختیار کر کے اور پزہیز کر تسامح و در گزر کر ہاں ہاں خیال کر (کہ عذاب اللی کا سز اوار نہ ہو جائے) اللہ تعالیٰ ہے ڈر ، اس کے احکام کی پیروی کر۔ اس کی بارگاہ میں التجاکر سر جھکادے اور انجاض برت حتی کہ کھا ہواا پئی مدت کو پہنچ۔ تیرے ہاتھ ہے کہ کھی اور ہر قتم کی سختی تجھ سے دور کر دی جائے ۔ پھر کہتے فضایوں کے سمندروں میں سیر کرائی جائے فضل ور حمت سے کہتے ہم ہ مند کیا جائے۔ پھر کھے نکال کر انوار ، اسر ار علوم لدنی کی خلعتیں پہنائی جائیں۔ مقد کہتے قرب خشاجائے ، تجھ سے (رازونیاز کی ) باتیں ہوں ، کچھے نموی کی جائیں عطاکی جائیں اور تیر ادامن مراد بھر دیا جائے۔ گھے جرائت خشی جائے۔ تیرے مرتبے کو بلند کیا جائے اور تیج مکامی خداکا شرف خشا جائے۔ کہ آج سے آپ ہمارے پاس کیا جائے اور تیج مکامی خداکا شرف خشا جائے۔ کہ آج سے آپ ہمارے پاس کیا جائے اور تیج م اور قابل اعتاد ہیں۔

ایسے میں اپن حالت کو یوسف علیہ السلام کی حالت پر قیاس کر کہ جب

باد شاہ مصر نے آپ سے کما تھا کہ اے پوسف آج سے آپ ہمارے پاس بڑے محترم اور گفتگو کرنے والا توباد شاہ محترم اور گفتگو کرنے والا توباد شاہ تھالیکن حقیقت میں مخاطب اللہ تعالی خود تھا۔

ظاہری بادشاہی یعنی مصر کی بادشاہی بھی آپ کے حوالے کر دی گئی اور علم ومعرفت قربت و مخصوصیت اور اللہ کے ہاں بلند مقام بھی اشیں عطاکر دیا گیا۔ رب قدوس نے ظاہری بادشاہی کے بارے فرمایا:

و کُذَالِكَ مَکَنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ (يوسف56)
"يول ہم نے تسلط (واقتدار) شايوسف كوسر زمين مصر ميں"
يَتَبَوَّهُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاهُ (يوسف: 56)
"تاكه رہاس ميں جمال چاہ"
باطن كى بادشاہى كے بارے فرمایا۔

كَذَالِكَ لِنَصْرَفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُحْلَصِيْنَ (يوسف:24)

"یوں ہواتا کہ ہم دور کر دیں یوسف ہے برائی اور بے حیائی کو۔ بیعک وہ ہمارے ان بعد ول میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں"۔ علم و معرفت کی بادشاہی یوسف علیہ السلام کو دی تواس کے بارے زبان قدرت نے فرمایا۔

ذلِكُما مِمَّا عَلَّمَنِيْ رَبِّيْ إِنِّيْ تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَّايُوْمِنُونَ الله وَهُمْ بِالْآخِرةِ هُمْ كَلْفِرُونَ (يوسف: 37)
"بيران علمول بين سے ہے جو سکھايا ہے مجھے ميرے رب
نے ميں نے چھوڑ ديا ہے دين اس قوم کاجو شيں ايمان لاتے اللہ تعالى پر نيزوه آخرت كا الكاركر نے والے ہيں"۔

اے صدیق اکبر! (بدہ کان) جب کچھے بھی ای طرح خطاب کیا گیا تو https://archive.org/details/@zohaibhasanattari تخفی علم لدنی سے حظود افر عطاکیا گیا۔ تخفی توفیق، قدرت، ولایت عامد، ضبطِ نفس اور امورِ تکونیہ سے نوازا گیا اور بھر ہ مند کیا گیا۔ یہ سب عطالور توفیق قادر مطلق اور فالق کا نئات کی طرف سے ہے۔ اور یہ دنیوی نعمیں ہیں۔ رہا آخرت میں یعنی سلامتی کے گھر جنت العلیامیں تو دہاں دیدار جمال خداوندی کی نعمت عطاکر کے تجھ پر لطف و کرم کیا جائے گااور یمی وہ آرزوہے جس کی کوئی غایت وانتاء نہیں ہے۔ بہترین کھل چننے کی کو شش کر

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا : یوں کھیے کہ نیکی اور برائی دو کھل ہیں جو ایک ہی در خت کی دو مختلف شاخوں پر گلے ہیں ایک شاخ کا کھل میٹھاجب کہ دوسری کا کھل ترش اور کڑوا ہے۔ جمال جمال اس در خت کا کھل لے جایا جا تا ہے ان شہر ول ، ملکول اور علاقوں ہے کمیں اور چلا جا۔ ان ہیں رہنے والے لوگوں سے دور چلا جا۔ خود اس در خت کے فرد یک جا۔ اس در خت کے فرد یک جا۔ اس در خت کا نگہبال اور خادم بن جا۔ تواسے نزد یک سے دکھے اور بہچان کہ دو مٹنیوں میں سے کو نی شنی ترش کھل دیتی ہے۔ کس سمت کا کھل ترش ہو اور وہ کو نسا کھل ہے جو کڑوا ہے۔ اس کی بہچان کیا ہے شیریں کھل والی شاخ کی طرف اور ماکل ہو جاسو تیری خوراک اور غذاشیریں اور میٹھا کھل ہوگا دوسری طرف والی شاخ کی خوراک اور غذاشیریں اور میٹھا کھل ہوگا دوسری طرف والی شاخ کی گرارے گروسی کی دیا ہوگا ہوگا کی سے بیدا ہوگا ہوگی کھائے گا تو تمام آفات وہلیات سے امن و سلا متی اور عافیت ور احت سے زندگی گرارے گا تو تمام آفات وہلیات سے امن و سلا متی اور عافیت ور احت سے رہے گا۔ کیونکہ تمام آفات وہلیات ای ترش کھل سے پیدا ہوتی ہیں۔

اور جب تواس درخت سے دور ہو گا۔ اور آفاق میں گھومتے پھرتے تیرے سامنے یہ پھل آئیں گے جبکہ ان میں میٹھے بھی ہو نگے اور ترش بھی ہو سکتا ہے توترش پھل اٹھالے۔ اسے منہ کے قریب لے جائے۔ تھوڑا سا کھائے۔

اے چبائے تو پھر تجھے معلوم ہو کہ یہ تو ترش ہے۔ گراب تواس کی ترش تیرے گلے تک پہنچ چکی۔ تیرے طلق اور دماغ اور ناک کے بانے میں بھی اس کا اثر ظاہر ہو چکا۔ اس میوہ ترش نے تیرے اندر اپناکام کرد کھایا۔ یہ تو تیری رگوں تک اور جم کے روئیں روئیں تک پہنچ چکا۔ اب آگر تو تھو کے گا۔ منہ دھوئے گا بھی تو کیا فائدہ جو طلق میں یا جسم میں ترشی پہنچ چک ہے اے کی صورت واپس نمیں لایا جا سکتا۔

اگر تیرے ہاتھ میں انفاقاً میٹھا کھل آگیا۔ تونے اے بوے شوق ہے
کھالیا۔ اس کی طاوت تیرے جم کے ایک ایک جھے میں سرایت کر گئی۔ تجھے
اس سے بہت فائدہ ہوا تو بھی انفاکافی نہیں یہ نہ سوچ کہ ہمیشہ تیرے ہاتھ میں
میٹھا کھل آئے گا۔ بھی ترش کھل بھی آسکتا ہے اگر تونے اسے کھالیا تو تیرے
ساتھ وہی ہوگا جس کا ابھی ابھی میں نے ذکر کیا ہے۔ در خت سے دوری اور اس
کے کھل سے لاعلمی میں کوئی فائدہ نہیں۔ سلامتی اس کے قرب اور ساتھ رہنے
میں ہے۔ (یعنی پیچان ضروری ہے)

خیر وشر دونوں اللہ عزوجل کا فعل ہے۔ دونوں کا فاعل اور جاری کرنے والااللہ ہے۔ رب قدوس فرما تاہے۔

وَاللهُ حَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ (الصافات: 96)
"حالانكه الله في تمهي بهي بيداكيااور جو يجه تم كرت مو"
في كريم علي واسحابه وسلم كالرشاد بواللهُ حَلَقَ الْجَازَرَوَ جُزُورَهُ لَ

"الله تعالى نے قصاب اور اس كے ذرج شدہ جانور كو پيدا فرمايا" بحدول كے اعمال الله تعالى كے پيدا كردہ بيں بال انسان انسيس كسب

كرتے ہيں۔رب قدوس كارشاد ہے۔

أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (الْخُل : 32)

جنع مصادر حدیث مارے پاس ہیں ان میں یہ حدیث ہمیں نمیں لی۔

"واخل ہو جاؤجنت میں ان (نیک اعمال) کے باعث جو تم کیا کرتے تھے"

الله پاک کتنا کریم اور کتنار حیم ہے کہ اعمال کی نسبت اپنے ہمدوں کی طرف فرمارہا ہے اور اعمال صالحہ کی وجہ ہے انہیں جنت کا مستحق قرار دے دیا ہے حالا نکہ یہ نیک اعمال اسی کی توفیق اور رحمت کے رہین ہیں۔ ،

نی کریم علیہ کارشاد ہے۔

لايدخل الجنة احد بعمله "كوئى شخص اليخ عمل كى بدولت جنت من نبين جاسك گا"عرض كيا گيا\_يا رسول الله! آپ بھى نبين ؟ فرمايا:

سے الفاظ حدیث عاکشہ رضی اللہ تعالیٰ عنما میں مروی ہیں۔ جب تواللہ تعالیٰ کا فرمانبر دارین جائے گااس کے حکم پر عمل پیرا ہوگا، اس کی مناهی ہے رک جائے گااور اس کی فیصلے کے سامنے سر جھکادے گا تو تجھے اپنے شریشے چالے گااور اپنی بھلائی سے سر فراز کرے گا اور دنیا اور دین کی خرابیوں سے خود تیری تگہداشت فرمائے گا۔

اس مدیث کوام احمد نے اپی مندیس نقل فرمایا ہے۔ ویکھے 556/2۔
اسے مخاری نے بھی اپی صحیح میں روایت کیا ہے۔ ویکھے مدیث نمبر 6463
راوی حفز ت ابد ہر یرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کن ینجی احدا عمله کی مخص کو اس کا عمل نجات ہر گر نمیں دے گا"۔ صحابہ نے عوض کیا۔ ولا انت یا رسول اللہ اکیا آپ کو بھی نمیں فرمایا : ولا انا الا ان یتغمدنی اللہ بوحمة بھے بھی نمیں۔ ہال یہ کہ رحمت خداوندی مجھے وان سے۔ سددوا وقار ہوا واغذوا ورو حوا وشیء من الدلجة والقصد والقصد تبلغوا

و نیادی حفاظت کے بارے فرمایا:

كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ اِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُحْلَصِيْنَ (يُوسف: 24)

"پول ہوا تاکہ ہم دور کر دیں پوسف سے برائی اور بے حیائی کو پیشک وہ ہمارے الن بندول میں سے تھاجو چن لیے گئے بیں"

دین حفاظت کے بارے ارشاد ہوا:

مَايَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ اِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِراً عَلِيْمًا(النَّمَاء:147)

'دکیا کرے گااللہ تعالیٰ تہیں عذاب دیکر اگر تم شکر کرنے لگو اور ایمان لے آواور اللہ تعالیٰ بواقدر وان ہے سب کچھ جانے والاے''

شکر کرنے والے مؤمن کو مصیبت کوئی نقصان نہیں دیتے۔وہ مصیبت کی نسبت عافیت کے زیادہ قریب ہو تاہے۔ کیونکہ وہ شاکرہے اور اس کے بارے اللّٰہ تعالیٰ کاار شادہے۔

لَئِنْ شَكُوتُهُمْ لَأَزِيْدَنَّكُمْ (ايراتيم: 7)

"اگرتم پہلے احسانات پر شکر اداکر د تو میں مزید اضافہ کر دوں گا"
تیر اایمان آخرت میں جہنم کی آگ کے شعلوں کو چھاسکتا ہے جو عاصیوں کو
سزادینے کے لیے تیاد کی گئی ہے تو دنیا میں مصیبت کی آگ کو کیوں نہیں چھاسکتا
ہاں اگر کوئی مجذوب، مختار ولایت، یا اصفیاء اور اجتباء کے مرتبہ پر فائز
ہے تو اس کے لیے اہتلاء و آزمائش ضروری ہے تاکہ یہ اہتلاء و آزمائش اس کی

خواہشات، میلانِ طبع، نفسائی شھوات و لذات کی طرف جھاؤ مخلوق سے اطمینان، ان کے قرب سے خوشی عہم جنسوں سے سکون، ان کے ساتھ رہنے

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari کی تمناادراس جیسے دوسرے علائق دنیا کے خبث کو جلادے۔ اور ان بیر گان خدا کو
اس وقت تک لہ تلاء و آزمائش کی بھٹی میں رکھا جاتا ہے جب تک یہ سب چیزیں
جل کرخاکشر نہیں ہوجا تیں۔ اور دل ان تمام سے کندن کی طرح صاف وشفاف
نہیں ہوجاتا۔ جب دل ہر قسم کے عش و غل سے پاک ہوجاتا ہے تو توحید باری
تعالیٰ کا مخزن معرفت حق کا مصط اور غیبی اسر اروعلوم اور انوار قرب کا مور دین جاتا
ہے۔ کیونکہ دل وہ گھر ہے جس میں دو نہیں ساسکتے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔
ماجعک اللہ لو جل من قلبین فی جوفید (الاحزاب : 4)
ماجعک اللہ لو جل من قلبین فی جوفید (الاحزاب : 4)

ماجعل الله لِرجلٍ مِن فلبينِ فِي جوفِهِ (الاحْزَابِ: 4)
"نهيں بنائے اللہ تعالی نے ایک آدمی کیلئے دودل اس کے شکم میں"
اِنَّ الْمَلُوكَ اِذَا دَحَلُواْ قَرْیَةً اَفْسَدُوهُ هَاوَجَعَلُواْ اَعِزَّةً
اَهُلِهَا اَذِلَّةً (النمل: 34)

"اس میں شک نہیں کہ بادشاہ جب داخل ہوتے ہیں کی بستی میں تواہر باد کردیتے ہیں اور بنادیتے ہیں دہاں کے معزز شہر یول کوذلیل"

پس باد شاہ معزز شہر یوں کو ان کی خوشگوار منازل اور عیش و عشرت کی زندگی چھوڑنے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

دل پر شیطان، حرص و حواادر نفس کی حکومت ہے۔ جوارح انہیں کے حکم سے طرح طرح کے گناہوں، لباطیل و ترھات میں مبتلا ہیں۔ پس لہتلاء و آزمائش سے دل پر ان کی ولایت اور حکومت ختم ہو جاتی ہے۔ جو ارح گناہوں سے رک جاتے ہیں اور بادشاہ حقیقی کا گھر یعنی دل خالی ہو جاتا ہے اور اس گھر کا صحن یعنی سینہ ہر قتم کی غلاظت سے صاف ہو جاتا ہے۔

دل صاف ہو تا ہے تو تو حیداور علم دمعرفت کا مسکن بن جاتا ہے اور سینہ صاف ہو تا ہے تو تو حیداور علم دمعرفت کا مسکن بن جاتا ہوں۔ صاف ہو تا ہے تو تیں۔ سیست کا متیجہ اور شمرہ ہے۔ نبی کریم علی ہے نے ارشاد

فرمايا:

انا معاشر الانبياء اشد الناس بلاء ثم الامثل فالامثل "ہم گروہ انبیاء لوگوں میں سب سے زیادہ آزمائے جاتے ہیں پھر دوس بلوگ درجہدرجہ" آپ علی الدواصحابه وسلم کاار شاد ہے۔ انا اعرفكم بالله واشدكم له خوفا كم "میں تم سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی معرفت رکھتا ہوں اور تم ب کی نبستاس سے زیادہ ڈرتا ہول" جو شخص باد شاہ کے جتنا قریب ہو گا تناہی اس سے خطر ہ محسوس کرے گا اور احتیاط بزتے گا۔ کیونکہ وہ ایک جگہ یرے جمال بادشاہ ہر وقت اے دیکھتا ہے۔ اس کی حرکات و سکنات اور اٹھنا بیٹھنا اور دوسرے کام باد شاہ سے بوشیدہ نہیں۔ اگر تو رہے کے کہ تمام انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے شخص واحد کی ماند ہیں۔ان کی کوئی حرکت اللہ ہے یوشیدہ نہیں لہذااس گفتگو سے فائدہ ؟ تومیں کہوں گا۔ یہ گفتگواس مخص کے متعلق کی جارہی ہے جوبلند مرتبے پر فائز ہے۔ جے اللہ تعالیٰ کی بار گاہ میں بڑی قدر و منزلت اور شرافت حاصل ہے۔ایسے هخص کو واقعی زیادہ ڈرنے کی ضرورت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جتنی بڑی نعمتوں ہے اسے نوازا ہےاور جتنازیادہ اس پر فضل واحسان فرمایا ہے اس قدر اس پر شکر داجب ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت سے ذرا سا انتفات شکر میں کمی کا باعث اور اللہ کی اطاعت میں نقصان ہوگا۔رب قدوس کاار شادے۔

یَانِسَاءَ النَّبِیِّ مَنْ یَاْتِ مِنْکُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَیِّنَةٍ یُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ صِعْفَیْنِ (الاحزاب: 30)

"اے نی کریم کی بیرو! جس کی نے تم میں سے کھلی یہودگ کی تواس کے لیے عذاب کودو چند کر دیا جائے گا"

نی کریم علی کے ازواج مطرات کو یہ وعیداس لیے سنائی گئی کہ اللہ لتا اللہ نی کریم علی کی ازواج مطرات کو یہ وعیداس لیے سنائی گئی کہ اللہ لتا لی نے نبی کریم علی ہے گئی ازواج مطران کی فقت میسر ہے اسے کیوں نہیں آزمایا وی کھا وہ جے اللہ کا قرب اور وصال کی نعمت میسر ہے اسے کیوں نہیں آزمایا جائے گا۔ اللہ تعالی مخلوق سے مشابہت نہیں رکھتا۔ وہ اس سے بلند وبالا ہے کہ مخلوق سے اس کو تشبیہ وی جائے۔ اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب کچھ سننے والا سب کچھ دیکھنے والا ہے۔

## کھل کوشاخ پررہے دے تاکہ یک چکے تو تو توڑ سکے

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا کیا تھے داحت و سرور چاہیے تو سکون و استقرار کا خواہاں ہے۔ امن آتی کی خواہش رکھتا ہے۔ نعموں اور بر کتوں کے حصول کا ارادہ رکھتا ہے۔ حالا نکہ تو چلنے اور پگلنے، نفس کو مار نے اور مجاہدہ کی بھٹی سے دور ہے۔ دنیاو آخرت کی مرادیں اور اعواض ابھی زاکل نہیں ہوئے اور تیر نے اندر ہزاروں خواہشیں، ہزاروں تمنا میں زندہ ہیں؟ خصر جا۔ اے عجلت پہند جلدی کا ہے کی۔ بھاگنے سے کیا فائدہ۔ اے جھائے والے آہتہ آہتہ! دروازہ اس وقت تک بعدے رہے گاجب تک خواہش دم توڑ نہیں دییتیں حالانکہ تیر نادر توابھی بہت کچھائی ہے۔ جب تک ذرہ ذرہ کی کردل پاک نہیں ہوجا تا دروازہ اس وقت کی مدے رہے گاجب تک خواہش دم توڑ نہیں دیتیں حالانکہ تیرے اندر توابھی بہت کچھائی ہے۔ جب تک ذرہ ذرہ سے گئی کردل پاک نہیں ہوجا تا دروازہ اس دنیا کی خواہشات کا ایک ذرہ بھی ہے تو در تھی توراہ نہیں باسکتا۔

دنیا تیرا مطلوب و مقصود ہے۔ تو دنیا کی آرزواور مراد کو اپن ول میں ہمائے ہے۔ ہر چیز کو خواہش کی نظر سے دیکھا ہے۔ دنیاو آخرت کی ہر نعمت کا خواہش مند ہے۔ جب تک تجھ میں دنیاوی خواہشات باقی ہیں تو ہلاکت کے دروازے پر ہے۔ یمیں تھمر جا حتی کہ تجھے بتمام و کمال ان سے فنا حاصل ہو جائے۔ پھر تو ہواستہ و پیراستہ، خو شبولگا کر جائے۔ پھر تو آراستہ و پیراستہ، خو شبولگا کر جائے گا در وہ تجھ سے مخاطب ہو کر کے گا آج بادشاہ حقیقی کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا اور وہ تجھ سے مخاطب ہو کر کے گا آج سے آپ ہمارے ہاں معززو مکرم معمان ہیں۔ پس تو انس و آرام پائے گا اور تجھ سے قبل مال عرب سے نواز اجائے گا۔ پھر تو اسرار و رموز غیبیہ پر مطلع ہو گا۔ اور قرب بلحہ کمال قرب سے نواز اجائے گا۔ پھر تو اسرار و رموز غیبیہ پر مطلع ہو گا۔ اور قرب سے بنیاز کردے گی۔

سونے کی ان پتریوں کو نمیں دیکھاجو بھری ہوئی ہوتی ہیں۔ان کی کوئی حثیت نمیں ہوتی وہ دست بدست پھرتی ہیں۔ون کو بہاں اور رات کو وہ ہاں۔ بھی عظر فروشوں کے ہاتھ میں اور بھی سبزی والوں کے پاس، بھی قصابوں کی جیب میں اور بھی انگریزوں کے پاس۔ بھی روغن چنے والوں کے ہاتھ میں اور بھی فاکروبوں کے پاس۔ بھی جو ہریوں کے پاس اور بھی ذکیل پیشہ کی فرد کے پاس۔ فاکروبوں کے پاس۔ بنارا نہیں بھٹی میں ڈال دیتا ہے۔ پھریہ پتریاں انسمی کرلی جاتی ہیں۔ بھر ان بنگی ہوئی پتریوں کو نکالا جاتا ہے۔ اور آگ کی تیش ہوئی پتریوں کو نکالا جاتا ہے۔ انسیں کوٹ کر زم کیا جاتا ہے اور اس سے ذیور ہماویا جاتا ہے۔ پھر اس زیور کو پالش کرکے خو شبولگا کر بہترین جگہ احتیاط سے رکھا جاتا ہے۔ پھر اس زیور کو پالش کرکے خو شبولگا کر بہترین جگہ احتیاط سے رکھا جاتا ہے۔ ان کی قیمت اور حیثیت کرنے وہ جاتی ہے سوجس الماری یا صندوق میں یہ زیور ہو اسے تالالگا دیا جاتا ہے۔ پھر کی زیور د لہوں کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ اس زیور کی بڑی تکریم ہوتی ہے۔ اس کیا جاتا ہے۔ اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا سجایا جاتا ہے اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا سجایا جاتا ہے اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا سجایا جاتا ہے اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا

بھی ہوتا ہے کہ یہ زیور بادشاہ کی دلہن کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ سونے کی پتر یوں کولوگوں کے ہاتھوں سے نکل کربادشاہ کے حرم تک پہنچنے کیلئے کتنے مدارج طے کرنا پڑے۔ یہ صرف ای وقت ممکن ہواجب انہیں بھٹی میں پگلایا گیااور پھر ضرب لگاکر آئے نرم کیا گیا۔

اے بند ہُموَّ من تیرامعا ملا بھی ایسا ہے۔ اگر توخدائی فیصلوں پر راضی رہا اور اللہ تعالی تیرے اندر جو تصرف کر رہا ہے اس پر تو صبر کرے گا توائی دنیا میں اپنے مولاکا قرب پائے گا۔ علم و معرفت اور اسرار و حقائق کی نعمت سے سرفراز ہو گا۔ اور آخرت میں انبیاء ، صدیفین ، شھداء اور صالحین کے ساتھ سلامتی کے گھر میں رہائش پزیر ہوگا۔ تجھے ان نفوس قد سیہ کی معیت میں اللہ کا پڑوس نصیب ہوگا۔ حریم ذات تک تیری رسائی ہوگی۔ وہاں تیرا ٹھکانا ہوگا اور ای ذات عزو جل سے تجھے انس حاصل ہوگا۔

صبر کراور عجلت کاشکارنہ ہو۔اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پرسر تسلیم ورضاخم کردے۔اور حق کوالزام نہ دے۔ تاکہ اللہ تعالیٰ کے عفو کی ٹھٹڈک،اس کی خشش کی حلاوت،اس کی رحمت،لطف اور کرم واحسان مخضے حاصل ہوں۔ کبھی فقر سے غنی حاصل ہوتی ہے

"قریب ہے کہ فقر کفر کا سب ہوجائے "کامطلب یہ ہے کہ :

ایک انسان اللہ عزوجل پر ایمان لا تا ہے۔ پھر تمام اموراس کے سپر دکر

دیتا ہے اور اعتقادر کھتا ہے کہ رزق صرف اسی کی درگاہ ہے بآسانی مل سکتا ہے۔ اور

یہ سمجھتا ہے کہ جو پچھ اسے لل گیا ہے (یا جو مصیبت اس پر نازل ہو گئی ہے) اس کا

ٹلنا ممکن نہیں تھا۔ اور جو نہیں ملاوہ کسی صورت مل نہیں سکتا تھا۔ اور وہ بندہ اللہ

تعالیٰ کے اس ارشاد گر امی پر یقین رکھتا ہے۔

وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا. وَيَوْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَايَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكُّلْ عَلَىٰ الله فَهُوْ حَسِبْهُ

(الطلاق: 3,2)

"اورجو (خوش خت) ڈر تارہتا ہے اللہ تعالی سے منادیتا ہے
اللہ اس کے لیے نجات کاراستہ اور اسے دہاں سے رزق دیتا
ہے جمال سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا۔ اور جو (خوش
نصیب)اللہ پر بھر وسہ کرتا ہے تواس کے لیےوہ کافی ہے"

ہند ہُموُ من اس بات کاا قرار بھی کر تاہے اور تصدیق بھی تو وہ عافیت و بے نیازی کی حالت میں ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اسے مصیبت اور فقر میں مبتلا کر دیتا ہے۔ ہندہ التجا کر تاہے اور آہ وزاری کر تاہے لیکن اللہ تعالیٰ مصیبت اور فقر ہے اسے نجات نہیں دیتا۔ توایعے میں اللہ تعالیٰ کے محبوب علیہ کایہ ارشادگر امی متحقق ہو جاتا ہے کہ فقر تبھی کفر کا موجب بن جاتا ہے۔

جس پر اللہ کریم لطف وگرم فرمادے اس کی مصیبت ٹل جاتی ہے اور اسے عافیت اور غنی عطاکر دیتاہے۔ اور اسے توفیق مختتاہے کہ وہ اللہ کی حمہ و ثنا کرے اور نعمتوں پر اس کا شکر جالائے۔ سواسے اللہ تعالیٰ لقاء کی کھڑی تک اس طرح رکھتاہے۔ یہ پہلا آدمی ہے۔

اور جے الله كريم آزمانا چاہے تواس كى مصيبت اور فقر كودوام دے ديتا

ہے۔ ایمان کی مدد اس سے دور کر دیتا ہے۔ وہ حق تعالیٰ پر تہمت لگاتا ہے اور اعتراض کر تاہے۔ اللہ کی آیات اعتراض کر تاہے۔ اور کافر ہو کر، اللہ کی آیات کا منکر بن کر اپنے رب سے ناراض ہو کر مر تا ہے۔ یہ دوسر آ آدمی ہے۔ رسول کر یم علیقہ نے ای قبیل کے آدمی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

اِنَّ اَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ جَمَعَ اللهُ لَهُ بَيْنَ فَقْرِ الدُّنْيَاوَعَذَابِ الْآخِرَةِ<sup>لِ</sup>

"قیاًمت کے دن سب سے زیادہ عذاب دیا جانے والا شخص وہ ہو گا جس کو اللہ تعالی نے دنیامیں فقر میں مبتلار کھااور آخرت میں (جنم کے )عذاب میں مبتلا کیا"

نعوذ بالله من ذالك يي وه فقر ب جس ني كريم عليه في الله تعالى الله تعالى كي يناه ما نكى بياه ما نكى بيناه ما

تیسر آآدمی وہ ہے جسے اللہ تعالی مقام اصطفاء اور منزل اجتباء پر فائز کرناچاہتاہے۔
اس کا شار اللہ کے خاص محبوب بندول اور دوستوں میں ہوتا ہے۔وہ انبیاء واولیاء کا
وارث ہے۔اللہ تعالیٰ کے عظیم بندول ، علماء و حکماء امت ، شفعاء و مشائخ ، معلم
وهادی ، مرشد و متبوع انسانول میں وہ گنا جاتا ہے۔ اور لوگوں کو سنن حدیٰ کی
تلقین کرتاہے اور برائی ہے اجتناب کی نصیحت فرماتا ہے۔

ایسے بندے کو اللہ تعالی صبر کے بہاڑ، رضا کے سمندر اور فعل مولی میں فنا وموافقت کی سعادت عطافر مادیتا ہے۔ اور پھر اسے طرح طرح کی نعمتوں اور برکتوں سے نواز تا ہے۔ رات دن خلوت و جلوت میں اس پر خصوصی کرم فرما تا ہے۔ ظاہری وباطنی کی لحاظ سے اس پر لطف و کرم کر تا ہے۔ طرح طرح کی اے نعمتیں دیتا ہے۔ اور اس وقت تک اے نواز تار ہتا ہے جیتک کہ وصال حق نہیں آ جا تا۔

ميرے پاس جينے مصادر بين ان ميں به حديث مجھے نيس مل

# صبر كاذا كقه ترش بے ليكن ہے يہ شهد

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه فرمایا: کتنے تعجب کی بات ہے کہ تو اکثر کہتا ہے۔ میں کو نساعمل کروں۔اور کو نساحیلہ اختیار کروں کہ منزل مقصود پر پہنچ جاؤں۔

پس مجھے کما جاتا ہے۔ اپنی جگہ ٹھمر جااور اس وقت تک اپی جگہ ہے۔ آگے نہ بڑھ کہ اس ذات کی طرف سے کشائش کی کوئی صورت پیدا نہیں ہو جاتی جس نے تجھے ٹھمر جانے کا حکم دیا ہے۔

رب قدوس كاارشادى:

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوْ الله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (آل عمران:200)

"اے امیان والو! صبر کرواور ثابت قدم رہو (دیمن کے مقابلے میں) اور کمر بستہ رہو (خدمت دین کے لیے) اور (ہمیشہ) اللہ سے ڈرتے رہو تاکہ (اینے مقصد میں) کامیاب ہوجاؤ"

اے بعد ہ مومن! اللہ تعالیٰ نے اس آیت کر یم میں مجھے صبر کا حکم دیا پھر ثابت قدمی کا۔ پھر خدمت دین میں کمر بہت رہنے کا۔ پھر ہمیشہ نیکی پر اور صبر پر کار بعدر ہنے اور اس کی حفاظت کرنے کا۔ پھر اس کے بعد تنبیہ کی کہ صبر کو ترک نہیں کر دینا۔ اور اللہ تعالیٰ کا خوف دل سے نکال باہر نہ کرنا کیونکہ بھلائی اور سلامتی

نى كريم علي في في ارشاد فرمايا:

اَلصَّبُو مِنَ الْمِيْمَانِ كَالرَّاسِ مِنَ الْجَسَدِكِ کتے ہیں کہ تواب بقدر عمل ہو تاہے لیکن صبر کا تواب اس کلیہ ہے مشمیٰ ے۔اس کا ثواب بے حساب ہے اس کا اندازہ نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ آجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (الرَّمِ :10) "(مصائب وآلام میں) صبر كرنے والوں كو ان كا اجرب حساب دياجائے گا"

جب مجمّع خوف ہو گاکہ اللہ تعالی مجمعے صبر کی جفاظت پر قائم رکھے اور حدود کی محافظت میں تیری حفاظت فرمائے تووہ اپنادعدہ پوراکرے گا۔ جیسا کہ کلام مجید میں ہے۔

> وَمَنْ يَتَّق اللَّهُ يَجْعَلْ لَّهُ مَخْرَجًا وَيَوْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَايَحْتَسِبُ (الطلاق: 2-3)

> "اور جو (خوش خت ڈرتا ہے اللہ تعالیٰ سے منادیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کیلئے نجات کاراستہ۔اوراے (وہاں سے )رزق دیتا ہے جمال سے اس کو گمان بھی نہیں ہو تا"

اس مدیث کودیلمی نے "الفر دوس" میں حضرت این مالک رضی الله عنه کی روایت ہے نقل کیا ہے۔ پہنقی نے "الشج "میں حضرت علی ہے۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔ مناوی" فیض القدیر" ح234/4 يس فرماتے ہيں۔"العبر من الايمان معز له الرأس من الجمد" كيونكه صروين كے ہر باب بلحه ہر مسلے میں ضروری ہے۔اے دین میں سرکی حیثیت حاصل ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنه فرماتے ہیں۔ سرکٹ جائے توانسان مرجاتا ہے۔ پھربلند آوازے فرمایا جس میں صبر سمیں اس کا ا پمان نہیں۔ یعنی صبر نہ ہو تو ایمان کامل نہیں ہو تااور انسان کی حالت سے ہوتی ہے کہ "عبادت کرتا ب الله تعالی کی کنارے پر ( کھڑے ہو کر ) پھر اگر پہنچ اے بھلائی (اس عبادت ہے) تو مطمئن ہو جاتا ہے اس سے اور اگر پہنچے اسے کوئی آزمائش تو فور ا( دین سے )منہ موڑ لیتا ہے۔

و صبر کی وجہ سے متو کلین میں سے ہو جائے گا۔ تیرے تمام مصائب زائل ہو جائیں گے اور اللہ تعالیٰ تیرے ساتھ کیے گئے کفایت کے دعدہ کو پورا فرمائے گا۔ار شادرباری تعالیٰ ہے۔

> وَمَنْ يَتُوسَكَّلُ عَلَىٰ اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ (الطلاقُ : 3) "اور جو (خوش نصيب) الله پر ہم وسه كرتا ہے تو اس كے ليے ده كافى ہے"

تواپے صبر اور توکل کی وجہ ہے احسان کرنے والوں میں ہے ہو جائے گا اور اللہ تعالیٰ تجھ کو اپنا محبوب، عدہ مالے گا۔ کیونکہ ارشاد خداو ندی ہے۔ اِنَّ اللهُ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ (المائدہ: 13) "بیشک اللہ تعالیٰ محبوب رکھتا ہے احسان کرنے والوں کو"

صبر دنیاد آخرت میں بھلائی اور سلامتی کی بنیاد ہے۔ اس کی دولت بند ہ مؤمن حالت تشکیم ورضا تک ترقی کر تا ہے۔ پھر بندر تجاسے ظاہر وغیب میں فنا فی اللّٰد کامقام نصیب ہو تاہے۔

خبر دار! صبر کادامن ہاتھ سے نہ چھوٹے۔ورنہ دنیاد آخرت میں ذلیل و رسواہو جائے گاادر دارین کی بھلائی ہے محر دم ہو جائے گا۔

### محبت کار ازوخواہش ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : اپنے ول میں جب کسی شخص کی محبت یا نفرت پائے تو اس شخص کے اعمال کو کتاب و سنت پر پیش کر اگروہ قر آن و سنت کی تعلیمات کی روشنی میں قابل نفرت ہے تو پھر مژدہ کہ تو نے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ موافقت کی ہے۔ اگر اس کے اعمال کتاب و سنت کی روسے قابل محبت ہیں اور تیرے ول میں اس کی نفرت پائی جاتی ہے واتی ہے واتی ہے واتی ہے واتی خواہش کا مندہ ہے۔ اس شخص ہے اپنی خواہش کی وجہ سے جاتی ہو این خواہش کی وجہ سے جاتی ہو این خواہش کی وجہ سے

نفرت کررہاہے۔اور اس سے کینہ اور بعض رکھ کر ظلم کررہاہے۔اور یوں اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کر کے معصیت کامر تکب ہورہاہے۔اپنے بعض سے اللہ تعالیٰ کے دربار میں توبہ کر اور اس شخص کے علاوہ دوسر مے محبوبان بارگاہ اللی، اور اس عربت کا سوال کر تاکہ توان سے محبت کر کے اللہ تعالیٰ سے موافقت اختیار کر لے۔

ای طرح جس سے محبت کر تا ہے اس کے اعمال کو قر آن و سنت پر پیش کر۔ اگر قر آن و سنت کی تعلیمات کے مطابق وہ قابل محبت ہے تو اس سے محبت کر۔ قابل نفر ت ہے تو نفر ت کر۔ تاکہ تیری اس کے ساتھ محبت اور نفر ت اپنی خواہش کی وجہ سے نہ ہو کیو نکہ اللہ تعالی مخالفت نفس کا حکم ویتا ہے۔
و لا تتبع المهوی فیصلك عن سبیل اللہ (ص: 26)
"اور نہ یم وی کیا کر وہوا کر نفس کی وہ سے در برگی تہرس

"اورنہ پیروی کیا کرو ہوائے نفس کی وہبہ کا دے گی تہیں راہ خداہے"

## محبت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے

حضرت مجیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه نے فرمایا: تعجب ہو اکثر کہتاہے میں جس کو پہند کر تاہوں اس کی صحبت ہمیشہ میسر نہیں رہتی۔ کوئی نہ کوئی چیز ہماری جدائی کا سبب بن جاتی ہے۔ یا تو محبوب غائب ہو جاتا ہے یا موت یا عداوت اسے مجھ سے الگ کر دیتی ہے۔ میر الپندیدہ مال تلف ہو جاتا ہے اور میرے ہاتھ سے چھن جاتا ہے۔ (نہ کسی انسان کا وصال میسر رہتا ہے اور نہ میں بہندیدہ مال کا)

پس اس کاجواب یہ ہے کہ کیا تو نہیں جانتا کہ توحق تعالیٰ کا محبوب و مطلوب اور منظورِ نظر ہے۔ اسے غیرت آتی ہے کہ تو دوسر وں سے مراسم رکھے۔ جانتا نہیں کہ اللہ تعالیٰ غیورہے اس نے مجھے اپنے لیے پیداکیااور توغیر کا

بنالپند کر تاہے؟

كياتون الله تعالى كايه فرمان نهيس سا: يُحِبُّهُمْ ويُحِبُّونَهُ (المائده: 54)

"محبت كرتاب الله الاس اوروه محبت كرتے بيں أس سے " وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونَ (الذاريات: 56) "اور نہيں پيدا فرمايا ميں نے جن وانس كو مگر اس ليے كه وه ميرى عبادت كريں"

کیا تونے نبی کریم صلی اللہ تعالی وعلی آلہ واصحابہ وسلم کایہ ارشاد گرامی

نهيں سنا

إِذَا أَحَبُّ اللهُ عَبْدًا إِبْتَكَاهُ فَإِنْ صَبَرَ اِقْتَنَاهُ . قَيْلَ يَا رَسُولُ اللهِ وَمَا اقْتَنَاهُ ؟ قَالَ . لَا يَدُرُلَهُ مَالاً وَلَا وَلَدَا اللهِ اوَمَا اقْتَنَاهُ ؟ قَالَ . لَا يَدُرُلَهُ مَالاً وَلَا وَلَدَا اللهِ اللهِ الله تعالى كى انسان ہے محبت كرتا ہے تواہے آزمائش میں وال ویتا ہے۔ اگروہ صبر كرے تواہے ہر چیز ہے بنیاز كرك كرك اپنا بناليتا ہے وض كيا گيايار سول الله بے نیاز كرك اپنا كيے بناليتا ہے۔ فرمايانه اس كے مال كوبا فى چھوڑ تا ہے اور نه بچھوڑ تا ہے اور نه بچھوڑ تا ہے "الے

اور بیا سے لیے کر تاہے کہ مال و دولت اور اولاد ہوگی تو میر ابندہ ان کی محبت بٹ مجت میں پھنس جائے گا اور اس طرح اپنے رب کے ساتھ اس کی محبت بٹ جائے گی۔ کم ہو جائے گی اور پارہ پارہ ہو جائے گی۔ وہ بیک وقت اللہ اور غیر اللہ کی محبت کادم ہمر نے لگے گا۔ حالا نکہ اللہ تعالیٰ شریک کو قبول نہیں کر تا۔ وہ غیور اور قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے حکم کے سامنے قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے حکم کے سامنے قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے حکم کے سامنے

ویلمی "الفردوس" حدیث نمبر 968راوی الی عتبه الخولانی رضی الله عند - حدیث

ضعیف ہے۔

سر افتحدہ ہے۔ پس وہ شرک کو (اولاد کی صورت میں ہویا مال کی صورت میں) ہلاک اور تلف کر ویتا ہے تاکہ اس کے ہندھ کے دل میں کسی اور کی محبت مذر ہے اور وہ خالصتااینے رب کی محبت میں سر شار رہے۔ پس بوں اللہ نعالیٰ کا یہ ارشاد بور اہو جاتا ہے کہ وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں اور اللہ ان سے جب دل تمام شر کاءوانداد سے خالی ہو جائے گا یعنی بند ہمؤ من کے دل میں نہ اہل عیال کی محبت رہے گی اور نہ مال و دولت کی جاہت ندلذات و شھوات کی طلب رہے گی اور نہ حکومت وریاست کا شوق نه کرامات احوال کی تمنارے گی اور نه منازل د مقامات کی آرزو۔ نه جنت و در جات جنت کی خواہش اور نہ قرب دوصول الی اللہ کا خیال۔ پس مند ومؤ من کادل ہر ارادے اور ہر خواہش سے جب اس طرح یاک ہو جائے جیسے ٹوٹا ہوایز تن کہ جس میں کوئی مالغ نہیں تھھر سکتا کیونکہ اللہ کے فعل اور اللہ کی غیر تاور ہیںہ کی دیواریں بلند کر دی جاتی ہیں اور کبریائی اور سطوت کی خند قیں کھود دی جاتی ہیں۔ دل میں نہ کسی چیز کا ارادہ پیدا ہو سکتا ہے اور نہ کسی چیز کی خواہش سر اٹھاسکتی ہے۔ایسے میں دل کومال دولت، اہل وعیال، دوست احباب جیسے اسباب اور کرامات وحاکم اور عبادات کوئی نقصان نہیں دے سکتیں۔ کیونکہ یہ تمام چیزیں دل سے باہر ہوتی ہیں۔ول پر اللی تيهرے ہوتے ہیں پس اللہ تعالیٰ غيرت نہيں فرماتا۔ بلحہ بير سب چيزيں اللہ تعالیٰ کی طرف ہے بندے کیلئے باعث عزت و کرامت لطف، کرم اور نعمت بن جاتی ہیں۔ الله ك اس بدے كى خدمت ميں حاضر مونے والے ان سے لطف اندوز موتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے ہاں چونکہ اس مندے کا خاص رتبہ اور مقام ہوتا ہے اس لیے اس کے طفیل آنے والے بھی عزت و تکریم سے نوازے جاتے ہیں۔ان کی بھی مصائب و آلام سے حفاظت کی جاتی ہے۔ پول سبد کامؤمن بند گان خدا کا تکہبان، کفایت کندہ، اور طباد ماوی بن جاتا ہے۔اس کے صدقے لوگوں کی تمنائیں بوری ہوتی ہیں مصائب سے خلاصی یاتے ہیں اور یہ بند و خداد نیااور آخرت میں اللہ تعالی کے حضور ان کی شفاعت کر تاہے۔

### مقاماتِ خلقِ اور منازلِ رجال

حفرت منتخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : آدمی چار فتم کے ہوتے ہیں۔

ایک وہ آدمی جس کے پاس نہ زبان ہوتی ہے اور نہ دل۔ اس سے مر اداللہ کانافر مان مغرور، غبی اور ہے کار آدمی ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسے شخص سے کوئی سر دکار نہیں رکھتا۔ اس میں کوئی بھلائی اور خیر کا پہلو نہیں ہوتا۔ ایسے لوگ خس و خاشاک کی مانند ہیں جن کا کوئی وزن نہیں ہوتا۔ ہاں اگر اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو اپنی رحمت سے ڈھانپ لے۔ ان کے دلوں میں ایمان کا چراغ روش کر دے اور ان کے جوارح کوآئی اطاعت پر لگادے توالگ بات ہے۔

خبر دار کہیں ان میں ہے ہو جاؤ۔ ان کی پناہ نہ لے۔ ان کا اعتبار نہ کر اور نہ ان کی شکت اختیار کر۔ اللہ تعالیٰ کی نظر میں یہ مغضوب و معتوب ہیں انہیں عذاب دیا جائے گا۔ ایسے لوگوں کیلئے دوزخ کی آگ ہے۔ ہم ایسے لوگوں سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتے ہیں۔

ہاں اگر تو عالم باللہ ہے۔ خیر کا معلم، دین کا ہادی قائد اور رہنما ہے تو پھر
ان کے پاس ضرور جا۔ انہیں اطاعتِ خداوندی کی طرف بلا انہیں معصیت کے
ھولناک انجام سے خبر دار کر تاکہ اللہ تعالی کے نزدیک تو مردِ میدان لکھا جائے اور
مجھے انبیاء ورسل جیسا ثواب عطاکیا جائے۔ رسول اللہ تعالی علیہ وعلی آلہ داصحلہ
وسلم نے حضرت امیر المؤمنین علی بن افی طالب رضی اللہ تعالی عنہ سے فرمایا:

لان يهدى الله بهداك رجلا خيرلك مما تطلع عليه الشمس.
"يقينًا تيرى وعوت سے الله تعالى كاايك شخص كو بدايت دے دينا تيرے ليے ہر اس چيز سے بہتر ہے جس پر سورج طلوع ہوتاہے" ( MMM MMM MAMALALA )

دوسر اوہ آدی ہے جس کے پاس ذبان تو ہے لیکن دل نہیں۔ وہ حکمت کھر یہا تیں کر تا ہے لیکن عمل سے عاری ہے۔ لوگوں کواللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہے لیکن خود اس ذات سے دور بھاگتا ہے۔ دوسر ول کے عیبول کی قباحت بیان کر تا ہے لیکن خود ان قباحتوں کو اپنے دل میں ہمیشہ پروان چڑھا تا ہے۔ لوگوں کے سامنے پر ہیز گار بنتا ہے جس کے جسم پر انسانی لباس ہے۔

ایسے لوگوں سے نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ داصحابہ وسلم نے اپنی امت کو خبر وار کیااور فرمایا ہے۔

اخوف ما اخاف على امتى كل منافق عليم اللسان لا "اپني امت كے بارے ميں سب سے زياده جس چيز سے ڈرتا ہول ده ہر منافق فخص ہے جوبات كرنا خوب جانتا ہے "
دوسرى حديث ميں يول ہے :
اخوف ما اخاف على امتى من علماء السوء كل

یں۔ روادہ خوف مجھے اس محف ہے جو جو گھڑالو، منافی اور مہر لبانیات ہو "بید صدیث مجھے ہے۔

\*\*تم پر نیادہ خوف مجھے اس محف ہے جو جو گھڑالو، منافی اور مہر لبانیات ہو "بید صدیث مجھے ہے۔

\*\* میرے پاس جینے مصادر ہیں ان میں بید حدیث نمیں کی۔ المثرری "التر غیب والتر ھیب" جو المادی 128/1 کی بید صدیث نمیں اللہ تعالی عنما ہے روایت ہے۔

فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: اس امت کے علماء دو قسم کے ہیں۔ ایک وہ۔ جنہیں اللہ تعالی نے علم عطاکیا تو انہوں نے اسے لوگوں پر خرج کیا (پڑھایا) اور اس بر کسی عوض کا خیال نہ رکھا۔

اور نہ اس کے بدلے کوئی قیمت لی۔ ایسے شخص کیلئے سمندر کی مجھلیاں، محشلی کے جانور اور فضامیں الرف وہ اللہ تعالی کیارگاہ میں سر دار اور شریف کی حیثیت الرف وہ اللہ تعالی نے علم عطالی نے اللہ تعالی نے علم عطالی نے اللہ تعالی نے علم عطالی نے علم عطالی نے علم عطالی نے علم عطالی نے اللہ کیارگاہ میں میں مبتلا ہوا۔ اور اس کے بدلے قیمت قبول کی اور ایک منادی کے والا منادی کرے گا۔ یہ وہ ہے جے اللہ نے میں مختل ہے کام لیاح ص وطع میں مبتلا ہوا۔ اور کس کی دوات سے نوازا گر اس نے اللہ کے میں دوات سے نوازا گر اس نے اللہ کے میں حول کو زیور علم سے آراستہ کرنے میں مختل سے کام لیا۔ اس پر حرص و لا پی کیا۔ ای کے بدلے بیدوں کو زیور علم سے آراستہ کرنے میں مختل سے کام لیا۔ اس پر حرص و لا پی کیا۔ ای کے بدلے قیمت قبول کی اور اس کے بدلے قیمت قبول کی اور اس کے بدلے قیمت قبول کی اور اس کے اللہ کے بدلے قیمت قبول کی اور اس کے دو ہو ہے گیا۔ اس سے خراغت ہو جائے گی۔

''اپنی امت کے بارے سب سے زیادہ خوف مجھیرے علاء کا ہے''
ایسے لوگوں سے دور رہے اور ان سے بھاگ جائے ور نہ اپنی لذت گفتار
کے ذریعے تہمیں شکار کرلیں گے تو بھی الن کی نافر مانیوں کی آگ میں جلایا جائے گا۔
تیسرا آدمی وہ ہے جس کا ول تو ہے لیکن زبان نہیں۔ اس سے مراد وہ
بعد ہُمؤ من ہے جے اللہ تعالی لوگوں سے مستور رکھتا ہے۔ اس کی پر دہ پو ننی فرما تا
ہے۔ اور اسے اپنے عیبوں پر مطلع کر دیتا ہے۔ ایسے انسان کے دل کو اللہ تعالی منور
فرمادیتا ہے۔ لوگوں کے ساتھ ملنے جلنے میں جو خرامیاں ہیں گفتگو میں جو ہر ائیاں
اور نقصان ہیں ان سے مطلع کر دیتا ہے اور اسے یقین ہوجا تا ہے کہ بھلائی خاموثی
اور گوشہ نشینی میں ہے۔

جیساکہ نی کریم علیہ کارشادے:

من صمت نجاك

"جوخوموش ربانجات يا گيا"

اور کماجاتا ہے کہ عبادت کے دس اجزاء ہیں۔ان میں سے تین خاموشی میں پوشیدہ ہیں۔ مل

یہ تادمی اللہ تعالیٰ کاولی ہے۔وہ اللہ تعالیٰ کی پردہ پوشی میں محفوظ ہے۔ اسے سلامتی کے ساتھ عقل اور فراست کانور حاصل ہے۔وہ خدائے رحمان کاہم نشین ہے اللہ کے اس پربے شار انعامات ہیں۔وہ ایسا شخص ہے کہ ہر قتم کی بھلائی

ا۔ مندامام احمد ج 159/2 ترندی۔ "الجامع الصحح" حدیث نمبر 2501راوی عبداللہ بن عمر رضی اللہ عند - حدیث صحیح ہے۔ ۲۔ ابن الدینا "الصمت و آداب اللمان" حدیث نمبر 36 میں وهیب بن الورد سے روایت

بر الحدیث بین کد انہوں نے فرمایا : حکمت کے دس اجزاء ہیں۔ نوخاموشی میں ہیں۔ دسوال عزالت نشینی میں ہیں۔ دسوال عزالت نشینی میں ہیں۔ حمات کرتے ہیں کہ ۔ میں ہے۔ حیناد بن السری "الذهد" میں الی ذرالغفاری رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہیں کہ ۔ رسول اللہ علی کا ارشاد ہے۔ کیا میں حمیس الی عبادت کی خبر ندوں جوسب عباد توں سے آسان اور بدن پر حلکی ہو؟ (فرمایا) خاموشی اور حسن خلق۔

اس کے پاس موجود ہے۔ ایسے شخص کی سنگت اختیار کر۔ اس سے تعلقات قائم کر۔ اس کی خدمات ہجالا۔ اس کی ضروریات کو پور اکرنے کی سعادت حاصل کرنے کی کوشش کر۔ اور جن انعامات سے اللہ نے اسے نواز اہے ان سے نفع اندوز ہو نیکی سعی کر۔ اگر تو اللہ کے اس بندے کی صحبت اختیار کرے گا اور ان کی خدمت ہجا لائے گا تو اللہ تعالیٰ تجھ سے محبت فرمائے گا اور تجھے اپنا ہنا لے گا۔ تجھے اپنے محبوب اور نیک بندوں کی صف میں شامل فرمادے گا۔ (انشاء اللہ تعالی)

چوتھا آدمی وہ ہے جس کے پاس دل بھی ہے اور زبان بھی اس سے مرادوہ آدمی ہے جسے فرشتوں میں عظیم انسان کے نام سے بلایا جا تا ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے۔

من تعکیم و عمل به و عگم دُعی فی المملکوت عظیماً استری منس نظم و عمل به و عگم دُعی فی المملکوت عظیماً استری منس برا موااور دوسروں کو بھی تعلیم دی وہ ملکوت میں عظیم کے لقب سے بلایا جائے گا"
الیا شخص در حقیقت اللہ تعالی اور اس کی قدر توں کا عرفان رکھتا ہے۔
اللہ تعالی اس کے دل میں نادر و نایاب علوم و دیعت فرمادیتا ہے اور اسے ایسے اسر الر پر مطلع کرتا ہے جو دوسروں سے مخفی ہوتے ہیں۔ اسے چن لیتا ہے۔ اپنا ہنا لیتا ہے۔ اپنا عشق دے دیتا ہے۔ اپنی طرف ہدایت کر دیتا ہے۔ اور اپنی حضوری میں ترقی دے دیتا ہے۔ اس کا سینہ ان اسرار و علوم کے لیے کھول دیتا ہے۔ اسے برزگ منتق ، جمت ، محد می هادی شافع و مشفع صادق ، مصدق اور اپنے رسولوں برزگ منتق ، جمت ، محد می هادی شافع و مشفع صادق ، مصدق اور اپنے رسولوں اور نبیوں کا خلیفہ اور جانشین ہنا دیتا ہے۔ اسے بردا مربح تا ہے و منزل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس سے بردا مر تبہ صرف نبوت کا ہے۔

بیر بیرہ دیا ہے و منزل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس سے بردا مر تبہ صرف نبوت کا ہے۔

ا ۔ اے ابد خیٹمہ النسائی نے کتاب "العلم" میں اور این جوزی نے۔" حضرت سفیان ثوری" کے حالات میں نقل فرمایا ہے۔ مسلم

اس بد ہ خدا کی صحبت اختیار کر۔ کسی حالت بیس اس کی مخالفت ، اس سے منافرت، دوری اور دشتنی ندر کھ۔ اس کی نظر بیس اپنی پزیرائی، اسے بات کا جواب دینے اور نشیحت کرنے کو ترک کر دے۔ سلامتی ای بیس ہے جودہ بد ہ خدا فرما تا ہے باجو اس کے پاس جو کھے ہے وہ ہلاکت اور گر اہی کے پاس (نفیحت) ہے دوسرے لوگوں کے پاس جو کچھ ہے وہ ہلاکت اور گر اہی بیس۔ اگر دیکھ سکتا ہے تو این فائدے کے لیے دیکھ۔ اگر احتیاط کرنے والا ہے تو بیس۔ اگر دیکھ سکتا ہے تو این فائدے کے لیے دیکھ۔ اگر احتیاط کرنے والا ہے تو احتیاط کراگرا پی ذات پر شفت رکھتا ہے اور اپنی بھلائی چاہتا ہے تو میری بات مان۔ هکد انا الله وایا کے لیما یُحِید ویکھ شناؤ کی فرای بر حمیت به محمیت میں دیکھ کے انداز الله وایاک لِما یُحِید ویکھ کے دوسری بور حمیت بور حمیت بور کے میں دوسری بات میں دوسری بور کے میں دوسری بور کے میں دوسری بات میں دوسری بور کے میں دوسری بور کے میں دوسری بور کے میں دوسری دوسری بور کے میں دوسری دوسری

ہرایک مدت لکھی ہوئی ہے

حفرت شخرضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : کتنے تعجب کی بات ہے کہ تو اپنے پروردگار سے نالان ہے۔ اسے الزام دیتا پھر تا ہے اور کہتا ہے کہ اس نے مجھے پر ظلم کیا۔ مجھے روزی نہیں دی۔ غنی نہیں بنایا۔ مجھے مصائب و آلام سے نجات نہیں دی۔

کیا تجھے بیربات معلوم نہیں کہ ہر کام کیلئے ایک مقرر دونت ہے جے پہلے سے لکھاجا چکا ہے۔ ہر ایک مصیبت اور دکھ نے آخر مٹنا ہے۔ ہر تکلیف کی انتہاء ہے اپنی مدت پر ایسے ختم ہونا ہے سواس تکلیف سے نجات نہ پہلے ہو سکتی ہے اور نہ ہی مقرر ہود تت کے بعد۔

مصیبت کے او قات میں عافیت نہیں ہو سکتی اور سختی کا وقت آسانی کے وقت کے ساتھ نہیں بدل جائے۔
وقت کے ساتھ نہیں بدل سکتا۔ اور محال ہے کہ فقر کی حالت غنی میں بدل جائے۔
ادب کو ملحوظ خاطر رکھ۔ خاموشی، صبر، رضااور موافقت کو اختیار کر۔ اللہ سے نالال رہنے اور اسے تہمت ویئے سے توبہ کر۔ بارگاہ خداوندی میں انسانوں کی طرف تقاضائے طبیعت بشری بغیر کی گناہ کے انتقام اور بلاوجہ گرفت نہیں۔
اللہ کر یم ازل سے یکتا ہے۔ وہ ہمیشہ سے ہاس کی ابتداء نہیں۔ ای

نے ہر چیز تخلیق کی۔اور ہر چیز کے فوا کداور نقصانات پیدا کیے۔وہ ہر چیز کی ابتداء کو بھی جانتا ہے اور انتاء کو بھی۔اس کے اختتام کو بھی جانتاہے اور انجام کو بھی۔وہ ایے فعل میں کیم ہے۔ اپنی صنعت گری میں مضوط ہے۔ اس کے فعل میں تنا قض نہیں۔ کسی چیز کو فضول پیدا نہیں کر تا۔ اس کا کوئی کام عبث نہیں۔ وہ ہر عیب اور نقص سے پاک ہے۔اسے اس کے افعال میں ملامت نہیں کیا جاسکتا۔ اگر صبر ورضا اور اللہ کے فعل سے موافقت اور غنی کی ہمت نہیں تو فراخی اور کشائش کا انتظار کر حتی کہ مصیبت کے دن پورے ہول اور مرور وقت کے ساتھ ساتھ اللہ کریم حالت میں تبدیلی فرمادے۔جس طرح سر دی گر می میں اور رات دن میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔اگر تو مغرب اور عشاء کے در میان دن کی روشنی تلاش کرے تو ممکن نہیں۔ بلحہ لمحہ اس کی تاریکی میں اضافہ ہو تا جائے گا حتی کہ تاریکی اپنی انتناء کو پہنچ جائے گی۔ پھر فجر طلوع ہو گی اور ہر طرف دن کی روشن چھاجائے گی۔ توجاہے یانہ جاہے یہ سلسلہ جاری رہے گا۔ اگر توعین دوپہر کے وقت رات کی واپسی طلب کرے تو تیری دعا قبول نہیں ہوتی اور دوپیر کی روشنی میں تاریکی کا خواب بورا نہیں ہو گا کیونکہ پیر طلب بے وقت ہے۔ سو تو خائب و خاسر ، بے نیاوم ام رہے گا سب کچھ چھوڑ دے۔ سر تشکیم خم کر۔ ایے رب کے بارے حسن طن رکھ اور صبرے کام لے جو تیرائے تھے سے چھینا نہیں جائے گااور جو تیر انہیں تجھے دیا نہیں جائے گا۔

خدا توطلب کر۔اللہ تعالیٰ گیبارگاہ میں آہوزاری کر۔گڑ گڑاکر دعاکر اطاعت وانقیاد کے جذبہ سے اور اس کی فرمانبر داری کی نیت ہے۔ کیونکہ اس کا تھم ہے۔ اُدْعُونِیْ اَسْتَجِبْ لَکُمْ (غافر:60)

> " مجھے پکارو۔ میں تمہاری دعا قبول کروں گا" وَ اسْأَلُوْ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ (النساء :32) در سنگو سنگر میں قبال سات کے فضا م

"اور مانگتے رہواللہ تعالی ہے اس کے فضل (وکرم) کو"

www.maktabah.org

اور دوسری کئی آیات واحادیث اس حقیقت پر گواہ ہیں۔
تو اس کی بارگاہ میں دستِ سوال دراز کر۔ وہ ضرور کرم فرمائے گالیکن
اس کی قبولیت کے لیے ایک وقت ، ایک مدت مقرر ہے۔ جب اللہ تعالیٰ ارادہ
فرمائے گا دعا قبول ہو جائے گی۔ یا پھر دعا کی قبول نہ ہونے میں کوئی دنیاوی یا
اخروی مصلحت پوشیدہ ہوگی۔ یا تیری دعا اور اللہ کے فیصلے اور اس کی مدت کے
پورے ہونے میں موافقت ہو جائے گی۔ (ادھر تو دعا کرے گا ادھر اس کی
قبولیت اور تیرے مقصود کے بر آنے کاوقت آچکا ہوگا)

قبولیت میں تاخیر کی وجہ سے اسے الزام نہ دے اور مایوس نہ ہو دعا کرنے میں بہر حال فائدہ ہے نقصان نہیں۔اگر تخفے فوری فائدہ نہیں پہنچاتو کوئی نقصان بھی تو نہیں پہنچا۔اگر فوری اجابت نہیں ہوئی توکل کو اس کا ثواب تو ملے گا۔ حدیث مبارکہ ہے۔

> إِنَّ الْعَبْدَ يُرِىٰ فِيْ صَحَائِفِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتٍ لَمْ يَعَرِفْهَا فَيُقَالُ لَهُ إِنَّهَا بَدَلُ سُوَالِكَ فِي الدُّنْيَا. الَّذِيْ لَمْ يُقَدَّرْ قَضَاءُهُ فَفِيْهَا لَـ

قیامت کے روز ہندہ آپنے نامہ اعمال میں ایسی نیکیاں دیکھے گاجن ہے وہ ناواقف ہو گا۔ اس سے کما جائے گابیہ دنیامیں کی گئی تیری دعا کابد لہہے جس کے بارے اللہ کا فیصلہ پورا نہیں کیا گیاتھا"او تحما قال رسول اللہ ﷺ

ا میرے پاس حدیث پاک کے جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں ال سکی۔ لیکن اس کے متنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں ال سکی۔ لیکن اس کے متن جلتی ایک اور حدیث طبر انی نے "الدعا" میں الا سعید خدری ہے دوایت کی ہے کہ نبی کریم علی ہے نہیں ہے گئے نے فرمایا جو شخص دعا کر تا ہے جس میں نہ گناہ کی کوئی بات ہوتی ہے اور نہ قطع رحمی کا سوال ہو تا ہے تواللہ تعالی اس کے بدلے اسے تین میں سے ایک چیز ضرور عطافر ما تا ہے۔ یا تواس دعا کے بدلے اس کے گزشتہ گناہ معاف کر دیتا ہے۔ یا فور ااس دنیا میں اسے اس کا صلہ دے دیتا ہے یا ترت کیلئے اسے ذخیر و فرمادیتا ہے "

دعا كرنے سے اور کچھ بھی حاصل نہ ہو تو كم از كم الله وحدہ لاشريك كى ياد کی سعادت توحاصل ہو ہی جائے گی۔اس میں اللہ کی وحدانیت کا اقرار بھی ہے۔ کیونکہ تو صرف اللہ تعالی ہے دعا کر رہاہے اور اس کے سواء کسی اور کے دروازے یر دستک نہیں دے رہا۔ تیرے کیل و نہار ، صحت و تندر ستی غنی و فقر کی حالت اور شخق کی حالت بلحہ تیری پوری زندگی دو حالتوں میں منقسم ہے۔ یا تودعا ہی نہیں کر رہابا ہے اللہ کے کیے پر راضی ہے۔اور اس کے فیصلے کے سامنے سر تشکیم خم کیے موافقت فعل دلی کی راہ پر گامزن ہے۔اور غسال کے ہا تھوں میں میت اور داید کے ہاتھوں شیر خواریح کی مانند بے حس وحرکت ہے۔یا پھر گھڑ سوار کے ہاتھوں گیند کی مانمذہے کہ وہ جس طرف چاہتا ہے لیے جاتا ہے۔ جس سمت چاہتا ہے التا پلتتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ خود تجھ میں کام کر رہاہے اور تواس کے سامنے کوئی حرکت نہیں کررہا۔ اینے آپ کواس کے سپر دکر دیا ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے متہیں نعمتیں میسر ہوں تو تیری طرف سے

شکر اور حمدو ثناکی جاتی ہے۔ اور اس کے بدلے اللہ تعالیٰ اپنی عطامیں اضافہ فرما تا ہے۔ جيماكه اسكاار شادي:

لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَا زِيْدَنَّكُمْ (ايراجيم: 7)

"اگرتم سابقه نعمول ير شكر كرو كے توميس تمهارے ليے ان

میں اور اضافہ کروں گا"

اگر د که اور تکلیف مو توالله کی توفیق شایت قدمی ، نصر ت، نماز اور رحمت کی وجہ سے تو صبر ورضا کو اختیار کرتاہے تواللہ تعالیٰ تجھ پر اپنافضل فرماتا ہے۔ جیساکہ اس کاارشادگرای ہے۔

إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ (البقره: 153)

"بیشک الله صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے"

یعنی اللہ ان کی مدد فرما تا ہے اور انہیں ثابت قدم رکھتا ہے۔اور کیوں نہ

ہو ہندہ صبر کر کے اپنے نفس خواہش اور شیطان کے خلاف اللہ تعالیٰ کی مدد کرتا ہے۔جیساکہ ارشاد خداد ندی ہے۔

اِنْ تَنْصُرُواْ اللهِ يَنْصُرْ كُمْ وَيُثَبِّتُ اَقْدَامَكُمْ (محد: 7)
"اگرتم الله (ك دين) كي مدد كروك توده تهمار ك مدد فرمائ
گاور (ميدان جماديس) تهميس ثامت قدم ركھ گا"

جب الله پر اعتراض اور تسخط کی روش ترک کر کے اپنے نفس کی مخالفت میں الله تعالیٰ کی مدد کرے گاور اپنے نفس کے خلاف الله کا مدد گارین جائے گااور اپنے نفس کے خلاف الله کا مدد گارین جائے گااور الله کی رضا کی خاطر تکوار ہاتھ میں لیے نفس پر پہر ہ دے گااور جب بھی نفس کفر ، شرک اور اپنی رعونت ہے حرکت کرے گاتو تو آپنے صبر ، رب کی موافقت اس کے فعل پر طمانیت اور وعدہ خداد ندی پر رضا کے ذریعے اس کاسر قلم کردے گاتو الله تعالیٰ تیر امعاون اور مدد گارین جائے گا۔

صبر ہی پراللہ تعالیٰ کی طرف ہے انسان پر شفقت و مهربانی کی نظر ہوتی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔

> وَبَشِرِ الصَّابِرِيْنَ الَّذِيْنَ إِذَا اَثَابَتْهُمْ مُصِيبْةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا الِّيْهِ رَاجِعُونْ . أُولِئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبَّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَاُولِئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونْ (البقره: 157:157) "اور خوشخرى سائے الن صبر كرنے والوں كو جوكه پہنچتى ہے النمیں كوئى مصیبت تو كھتے ہیں پیشك ہم صرف اللہ بى كے ہیں اور یقیناً ہم اى كی طرف لوٹے والے ہیں " يى وہ (خوش نصیب) ہیں جن پر ان كے رب كی طرح طرح كی نوازشیں اور رحمت ہے اور پہ لوگ سيد هى راه پر ثابت قدم ہیں"

دوسری حالت ہے کہ تواللہ عزوجل کی بارگاہ میں گر گرا کر عاجزی و انگساری سے دعاکرے۔ اور نیت ہے کہ وہ عظیم ذات ہے اور مجھ پر لازم ہے کہ اس کے حکم کی پیروی کرتے ہوئے اس کی بارگاہ میں سوال کروں اور وہ اس لا گق ہے کہ اس کی جناب میں وست سوال دراز کیا جائے۔ کیونکہ وہ کا نات کا مالک ہے اور اس کا حکم ہے کہ مجھ سے مانگواور مجھ سے رجوع کرو۔ اللہ کر یم نے دعا مالک ہے اور اس کا حکم ہے کہ مجھ سے مانگواور مجھ سے رجوع کرو۔ اللہ کر یم نے دعا کو جہ سکون، اللہ اور اپنے قرب کا ذریعہ اور وسیلہ بنایا کو جہ سکون، اللہ اور اپنے قرب کا ذریعہ اور وسیلہ بنایا ہے۔ لیکن شرط ہے کہ تاخیر کی وجہ سے اسے تھمت نہ دے۔ اس سے نالاں نہ ہو۔ کیونکہ ہرکام اپنے دقت پر انجام یا تا ہے۔

ان دوحالتوں میں سے ایک حالت کو اپنا لے اور دونوں حالتوں سے تجاوز کرنے والوں سے نہ ہو جا۔ کیونکہ کوئی تیسری حالت ہے ہی نہیں۔

جد سے تجاوز کرنے والوں اور ظالموں سے نہ ہو جا۔ ورنہ اللہ تہمیں ہلاک کردے گااور تیری ہلاکت کی اللہ کو کوئی پروہ نہیں۔ جیسے کہ پہلی امتوں کو دنیا میں بھی سخت عذاب کا دنیا میں بھی سخت عذاب کا مشتق ٹھر ایا۔سبحان اللہ العظیم. یاعالما بحالی علیك اتكالی

چراگاہ کے اردگرد گھومنے والاکسی وقت بھی چراگاہ کے اندر آسکتاہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : زهد و تقوی اختیار کرورنه ہلاکت کا پہندا تیری گردن میں ہوگا اور تواس سے بھی نجات ہیں پاسکے گا۔ ہاں الله تعالی فضل و کرم فرمائے توالگ بات ہے۔ نبی کریم علی کی حدیث ہے۔

إِنَّ مَلَاك اللَّيْنِ الْوَرْعُ. وَهَلَاكُهُ الطَّمْعُ وَإِنَّ مَنْ حَامَ حَوْلَ الْحَمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيْهِ . كَالرَّاتِعِ الى جَنْبِ الزَّرْعِ الْحَمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيْهِ . كَالرَّاتِعِ الى جَنْبِ الزَّرْعِ

www.maktabah.org

يُوشِكَ أَنْ يَمُدُّفَاهُ إِلَيْهِ لَا يَكَادُ أَنْ يَسْلَمَ الزَّرْعَ مِنْهُ لَ

"دین کامدار زهدورع ہے اور اس کی ہلاکت لا کے ہے۔ بلاشبہ جو چراگاہ کے اردگرد گھومتا ہے کسی وقت بھی اس میں واخل ہو سکتا ہے۔ کھیتی کے کنارے چرنے والے جانور کی مانند قریب ہے کہ اس کا منہ اس تک پہنچ جائے ممکن نہیں کہ کھیتی اس سے محفوظ رہے "

حفزت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کاار شاد ہے کہ ہم دس میں سے نوچیزیں اس خوف سے ترک کر دیتے ہیں کہ حرام کاار تکاب نہ کر پیٹھی۔اور حضرت ابو بحر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا، ہم سر مباح دروازے اس خوف سے چھوڑ دیتے ہیں کہ کمیں گناہ نہ کر پیٹھیں کے

حفرت الا بحر اور حفرت عمر رضی الله عنما کی یہ احتیاط صرف اس وجہ سے ہے کہ کمیں حرام کاار تکاب نہ کر پیٹھی۔ کیونکہ نبی کریم علیقہ کی یہ حدیث مبارکہ ان کے پیش نظر تھی۔

إِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمْى وَإِنَّ حِمْى اللهِ مَحَارِمُهُ فَمَنْ حَامَ حَوْلَ اللهِ مَحَارِمُهُ فَمَنْ حَامَ حَوْلَ الْحِمْى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيْهِ سَلَ

ا - تار تان عسا کرے 273/37 نعمان من شیر راوی ہیں۔

"ہر باد شاہ کی ایک محفوظ چراگاہ ہوتی ہے۔اللہ کی چراگاہ اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔ جو اس چراگاہ کے ارد کرد گھوما قريب كه ال مين واقع موجائے"

جو شخص بادشاہ کے دربار میں حاضر ہوا۔ پہلے دروازے سے آگے گزر، گیا۔ پھر دوسرے دروازے کو عبور کیا اور تبسرے دروازے پر جاکر تھسر گیاوہ بہتر ہے اس محض سے جو پہلے دروازے پر ہے۔ کیونکہ باہر والادروازہ صحر اء کے قریب ہے اگر تنیسر ادروازہ اس پر ہند بھی کر دیا گیا تو بھی اسے کوئی نقصان نہ ہو گا کیونکہ۔اس کے پیچیے محل کے دو دروازے اور ہیں۔اور ان دو دروازوں کے باہر

بادشاہ کی فوج کا پرہ ہے۔

لیکن پہلے دروازے پر ٹھمر نےوالا محفوظ نہیں۔اگریہ درواز مہند کر دیاجائے تووہ صحر اء میں اکبلارہ جائے گالور بد معاش اور دستمن اسے پکڑ کر ہلاک کر دیں گے۔ یوں ہی جو عزیمت کی راہ اختیار کرتا ہے اور اسے نہیں چھوڑ تا۔ اگر توفیق اور حفاظت کی صورت میں کی جاتی مد دروک بھی لی جائے تو تب بھی اسے رخصت یر عمل کی توفیق توحاصل رہے گی۔اور اس طرح وہ عزیمت کو چھوڑ کر شریعت کی حدود ہے باہر نہیں آئے گا۔ اور اس حالت میں اگر اسے موت آگئی تواطاعت کی حالت میں آئے گی اور اس کے حق میں بہترین عمل کی گواہی دی جائے گی۔ لیکن جور خصت پر عمل پیرا ہوااور عزیمت کی طرف قدم نہیں پڑھایا تو اس ہے اگر توفیق مجھن جائے اور اللہ تعالی اس سے اپنی مددواپس لے لے تواس پر حرص د ہواغالب آجائے گی۔شہوات نفس اس پر مسلط ہو جائیں گی۔وہ حرام میں پڑ كر شريعت كى حدول سے باہر آجائے گا اور الله تعالى كے وشمنول شياطين كے زمرے میں آجائے گا۔ اگر توبہ سے پہلے اسے موت آگئ تو ہلاکت اس کا مقدر تھسرے گی ہاں رحت و فضل خداد ندی اے ڈھانپ لے توالگ بات ہے۔ بہر حال ر خصت میں خطرہ ہے۔اور عزیمت کی راہ اپنانے میں ہر قتم کی سلامتی ہے۔

### د نیا کو طلاق دینا جنت کا مهر ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: آخرت گوراس المال اور دنیا کو نفع خیال کر۔ اپناپوراو قت آخرت کے حصول میں صرف کرنے کی کوشش کر۔اگر اس سے کچھ وفت ﷺ جائے تواہے اپنی دنیااور معاش میں صرف کر دنیا کوراس المال اور آخرت کواس سے حاصل ہونے والا نفع نہ بنا۔ کہ دنیا کمانے سے جووفت ہے اسے آخرت کی بھلائی حاصل کرنے میں صرف کرنے لگے۔ یا نچوں نمازیں چھٹ پٹ ادا کرے کہ بس ار کان کی ادا ٹیکی پوری ہو جائے۔رکوع و مجود کرتے ہوئے نہ واجبات نماز کا خیال رہے اور نہ ار کان کو سکون سے اداکر سکے۔ یا پھر تھ کاوٹ کی وجہ سے سوجائے اور ایک نماز بھی ادانہ كرے۔ رات كو بھى مر داركى طرح سويارہے اور دن كے وقت بھى بے كار ليٹا رہے۔ تفس اور شیطان کی پیروی میں آخرت کو دنیا کے بدلے پیج ڈالے۔ نفس کا ہندہ و غلام اور سواری بن جائے۔ حالا نکہ تھم تو تجھے یہ دیا گیا تھا کہ اس پر سواری كرے۔اے سدھائے اے رام كرے اور اس ير سوار ہوكر سلوك كى راہ طے کرے جو آخرے اور مولا کی اطاعت کی راہ ہے۔ مگر تونے اس کی غلامی کو قبول کر کے اس پر ظلم کیا۔اورا بنی باگ اس ظالم سر کش کے ہاتھ میں دے دی اور اس کی شھو تول، لذ تول كا پيرو ہو گيا۔ اس كا دوست بن بيٹھا۔ شيطان اور خواہش ہے تعلقات کرے۔ دنیابھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ نہ آئی۔ دارین کی روسیاہی مقدرین گئی۔اور قیامت کولو گول میں سے غریب ترین اور دین ود نیا کے اعتبار سے خائب خاس تھمر انہ نفس کی پیروی کی وجہ سے مقدر سے زیادہ دولت ہاتھ آئی اور نہ آخرت کی بھلائی نصیب ہوئی۔اگر تونے اے آخرت کی راہ پر چلایا ہو تااور آخرت کوراس المال اور دنیا کواس کا نفع تصور کیا ہو تا توبآ سانی خوشی خوشی دینامیں اینے مقدر کو بھی یالینااور آخرت کی بھلائی ہے محروم بھی نہ ہو تا۔ نبی کر یم علیہ نے

جيے ارشاد فرمايا:

اِنَّ اللهَ يُعْطِى الدُّنْيَا عَلَى نِيَّةِ الْآخِرَةِ وَلَا يُعْطِى الْآخِرَةَ عَلَىٰ نِيَّةِ الدُّنْيَا<sup>ل</sup>

"بلاشبہ الله تعالی آخرت کی فکر پر دنیا عطافر ماتا ہے مگر دنیا کی فکر پر آخرت عطانہیں فرماتا"

اور ایسا کیوں نہ ہو آخرت کی فکر اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے کیو نکہ فکر اور نیت عبادت کی روح اور اس کی اصل ہے۔

جب دنیا میں زہر اختیار کر کے اور آخرت کو طلب کر کے تونے اللہ عزوجل کی اطاعت کی تو نو اللہ کے خاص بھروں اور اہل طاعت و محبت میں شار ہوا۔ اور مجھے آخرت حاصل ہوگئی یعنی جنت اور اللہ تعالی کا پڑوس۔ اور دنیانے بھی تیری خدمت گزاری کی۔ اور جو مقدر میں لکھا تھا۔ اس کا ایک ایک دانہ مل گیا۔ کیونکہ دنیا کا فرہ وزرہ مالک و خالتی کا تابع ہے۔ اگر تو دنیا میں مشغول رہا اور آخرت کی بھلائی بھی گئی۔ دنیا کی سے اعر اض پر تارہا تو اللہ تعالی بھی نار اض ہوا اور آخرت کی بھلائی بھی گئی۔ دنیا للہ خوشنودی بھی حاصل نہ ہوئی اور تھک کر چور چور ہو گیا۔ وجہ یہ ہے کہ دنیا اللہ تعالیٰ کی مملوک ہے جواللہ کی نافر مانی کر تا ہے دنیا اس کی اھانت کرتی ہے اور جو اس کریم کی اطاعت فرما نبر داری کرتا ہے دنیا اس کی عزت و تکریم بجالاتی ہے۔ پس اس پر نبی کریم عیلی اور شادگر امی صادق آتا ہے :

اَلدُّنْنَا وَالْآخِرَةُ ضُرَّتَانِ. اِنْ اَرْضَيْتُ اِخْدَاهُنَّ سَخِطَتْ عَلَيْكَ الْاُخْرِيٰ ۖ

ا ۔ "الشھاب"ازالقصاعی۔ 164/2راوی انس بن مالک۔ حدیث منقطع ہے۔ایک راوی متر وک ہے۔

۲ میرے پاس جو مصادر ہیں ان میں بیہ حدیث شیں مل سکی۔

#### 114

'' د نیااور آخرت سوکنیں ہیں۔اگر ان میں سے ایک کوراضی کرے گا تودوسریناراض ہو جائے گی'' رب قدوس کاارشاد پاک ہے:

رب قدوس كاار شادياك ب : مِنْكُمْ مَنْ يُرِيْدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيْدُ الْآخِرَةَ (أَلَّا عَالَمُ مِنْ عُرِيْدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مِنْ يُرِيْدُ الْآخِرَةَ

(آل عران: 152)

"دبعض تم میں سے طلبگار ہیں دنیا کے اور بعض تم میں سے طلبگار ہیں آخرت کے"

لینی کچھ لوگ ابنائے دینا ہیں اور کچھ طالبان آخرت. دیکھ توان میں سے کس فریق کس زمرے میں آتا ہے۔ اور دنیا میں ان دو فریقوں میں سے کس فریق میں شمولیت پیند کرتا ہے۔ کلوق دو فریقوں میں بٹی ہوئی ہے۔ ایک فریق طالب دنیاہے اور دوسر افریق طالب آخرت۔

قیامت کے رُوز بھی ان کے دوگروہ ہوں گے۔ایک فریق جنتی ہو گاادر دوسر ادوز خی۔ایک فریق کواپنے اعمال کا حساب دینے کیلئے طویل عرصہ کھڑار ہنا پڑے گا جمال ایک دن پچاس ہزار سال کے برابر ہو گا جن کو آج تم شار کرتے ہو۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

فَرِيْقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيْقٌ فِي السَّعِيْرِ (الثوريُ :7)
"أَيِك فرينَ جنت مِين اور دوسر افرينَ بَعُور كَق آگ مِين بوگا"
ني كريم عَلَيْكَ بعي بي فرماتے بين :

إِنَّكُمْ تَكُوْنُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيْ ظِلِّ الْعَرْشِ عَاكِفُونَ عَلَى الْمَوْاكِهِ وَالشَّهْلِ عَلَى الْمَوَائِدِ عَلَيْهَا اَطَيبُ الطَّعَامِ وَالْقَوَاكِهِ وَالشَّهْلِ عَلَى الْمَقَامِ مِنَ الثَّلْجِ، يَنْظُرُونَ اللَّى مَنَازِلِهِمْ فِي الْجَنَّةِ حَتَّى الْجَنَّةِ وَتَلَى الْجَنَّةِ مَتَّى الْجَنَّةِ مَنْ الْجَنَّةِ مَنْ الْجَنَّةِ مَنْ الْجَنَّةِ مَنْ الْجَنَّةِ مَنْ الْجَنَّةِ مَنْ الْجَلُقِ دَحَلُوا الْجَنَّة يَهْتَدُونَ اللَّى مَنَازِلِهِمْ كَمَا يَهْتَدُونَ اللَّى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللّه

مجھے جتنے مصاور وستیاب ہیں ان میں یہ حدیث نہیں ملی۔

روز قیامت تم عرش کے سابیہ میں ہوگ۔ تمہارے سامنے دستر خوان پچھ ہول گے جن پر بہترین کھانے، پھل اور شہدر کھا ہوگا۔ اور بیہ شہد بر ف نیادہ سفید ہوگا۔ تم جنت میں موجود اپنے گھروں کو دیکھو گے حتی کہ جب مخلوق اپنے حساب سے فارغ ہوگی تو تم جنت میں چلے جاؤ گے۔ تم سید ھے اپنے جنتی گھروں میں پہنچو گے جیسے کوئی شخص اپنے گھروں میں پہنچو گے جیسے کوئی شخص اپنے گھر پہنچ جاتا ہے۔

یہ سب کچھ انہیں ترک دنیا اور طلب آخرت اور طلب مولی میں مشغولیت کی وجہ سے ملے گا۔اور حساب کی طوالت اور طرح طرح کے عذاب اور ذلت ورسوائی صرف دنیا کی محبت ورغبت اور آخرت سے بے پرواہی برسے کے سبب ہول گے۔

اپنے نفس پر نظر رکھ اور اس کیلئے بہترین فریق کا امتخاب کر۔اسے شیاطین لیمنی برے لوگوں اور جنوں کی دوستی سے مچا۔ کتاب و سنت کو اپنار ہنما ہیا۔ اس کی تعلیمات پر نظر رکھ اور انہیں کے مطابق عمل پیراہو، قیل و قال اور ھوس کا شکار نہ ہو۔ مدوس کا ارشاد ہے:

وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُوْلُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ(الحشر: 7)

"اوررسول کریم جو تنہیں عطافرمادیں وہ لے لو۔ اور جس سے تنہیں روکیں تورک جاؤ۔ اور ڈرتے رہا کرو اللہ سے۔ بے کا اللہ تال سے اللہ میں اللہ تال سے اللہ میں اللہ تال سے تال س

شک الله تعالیٰ سخت عذاب دینے والاہے''۔

لیعنی اللہ تعالیٰ سے ڈر دادر اس کی مخالفت نہ کرد کہ اللہ کے رسول کے لائے ہوئے دین کو چھوڑ کراپنے لیے عبادت اور عمل کی نئی راہیں پیدا کر لو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ایک مگر اہ قوم کے بارے فرمایا :

ورَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ (الحديد: 27) "اوررهبانية كوانهول في خود ايجاد كيا تقار جم في اس ال

#### ITA

پر فرض نہیں کیا تھا" اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نبی محمد علیہ کی پاکیزگی کو بیان کیااور باطل اور جھوٹ سے ان کی تنزیر یہ فرمائی اور کہا۔

وَمَايَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ . اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْیٌ یُّوْحیٰ (النجم :3-4)

"اوروہ تو ہو لتا ہی اپنے خواہش سے نہیں ہے یہ ممروی جوان کی طرف کی جاتی ہے"

یعنی جو کلام مجید آپ لائے ہیں وہ میری طرف سے نازل کردہ ہے۔ان کی خواہش یا نفس کواس میں دخل نہیں۔اس لیےاس کی اتباع کرو۔

چر فرمایا:

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبِكُمُ اللهُ

(آل عران: 31)

"اے محبوب! آپ فرمائے (انہیں کہ) اگرتم (واقعی) محبت کرتے ہواللہ سے تو میری پیروی کرو (تب) محبت فرمانے لگے گاتم سے اللہ"

ہتا دیا کہ محبت کا راستہ نبی کر یم علیہ کی قولا اور فعلا انباع ہے۔ نبی

كريم علية كارشادى-

الاکتساب سنتی والتو کل حالتی او کماقال استنگاب میری سنت ہواور توکل میری حالت ہے"

ا میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نمیں ملی۔ بعض لوگول کا گمان ہے کہ تو کل اکساب اور اسباب کو بروئے کار لانے کے منافی ہے جب تمام کام مقدر ، م چکے ہیں تو محنت کرنے ہے کیا حاصل یہ خیال فاسد ہے۔ محنت فرض بھی ہے۔ مستحب بھی ہے مباح بھی اور بعض صور تول میں اکساب اور محنت حرام ہے۔ حضور علیہ توکل کے مبایز میں میں اکساب اور محنت حرام ہے۔ حضور علیہ توکل کے بلند درجہ پر فاکز تھے لیکن اس کے باوجود ہتھیار میں چلا ہے۔ (الفر قان : 7) دیا۔ یہ کیسار سول ہے جو کھانا گھتا ہے اور بازاروں میں چلا ہے۔ (الفر قان : 7)

پس آپ کی سنت اور حالت دونوں کو اختیار کر\_اگر تیر ہے ایمان میں کمزوری ہے توکسب کو اختیار کر اور اگر ایمان قوی ہے تو دوسری حالت یعنی توکل کواختیار کر۔رب قدوس ار شاد فرما تاہے۔ وَعَلَى اللهِ فَتَوَ كَلُواْ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِيْنَ (المائده: 23) "اورالله يربهر وسه كرواگر ہوتم ايماندار" وَمَنْ يَتُوكُّلْ عَلَىٰ اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ (الطلاق: 3) "اورجو (خوش نصیب)الله پر بھر وسه کرتاہے تواس کے سےدہ کائی ہے" إِنَّ اللَّهُ يُحِبِّ الْمُتَوِّكِلِينَ (آل عمران: 159) "بیشک الله تعالی محبت کرتاہے توکل کرنے والوں ہے" الله تعالى مجفح توكل كالحكم دے رہاہے اور مجفے اس بارے تنبیہ فرمار ہاہے جيباكه ال نے اپنے محبوب علیہ كومتنبه فرمایا۔ تمام کا موں میں اللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ کی پیروی کر۔ورنہ یہ کام تیرے منہ پر دے مار اجائے گا۔ نبی کریم عظیمہ کارشاد گرای ہے۔ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُورَدُّكُ "جس نے کوئی ایسا کام کیا جس کے بارے ہمار اتھم نہیں تووہ كام مردود ي"

ا الم مسلم اپنی صحیح کتاب الاقضیہ حدیث نمبر 18 میں حفرت عائشہ کی روایت سے بیہ حدیث نقل کرتے ہیں۔ عرب کتے ہیں کہ "الرد" یمال مر دود کے معنی میں ہے۔اس کا مطلب ہے کہ غیر مسنون عمل باطل اور غیر معتدبہ ہے۔ یہ حدیث قواعد اسلام میں ایک اہم عظیم قاعدہ ہے۔ اس کا شار جو امع الکم میں ہو تا ہے۔ یہ حدیث ہر بدعت اور نئی چیزوں کارد کرتی ہے۔ اسے حفظ کرنا چاہے اور منکرات کے ابطال اور اس سے احکام مستبط کرنے کیلئے اسے استعال کیا جائے۔

یہ تعلم عام ہے۔ کسب رزق، دوسر سے اعمال اور اقوال میں آپ علیہ کے پیروی ضروری ہے۔ کیونکہ آپ کے علاوہ ہمارا کوئی نبی نبیں جس کی ہم اجاع کریں۔ اور نہ قر آن کریم کے علاوہ کی دوسر ی کتاب سے رہنمائی ہمارے لیے جائز ہے۔ پس قر آن و سنت کے دائر سے ساہر نہ جاور نہ ہلاک ہو جائے گااور خواہش اور شیطان مجھے گر اہ کر دیں گے۔ رب قدوس کاار شاد ہے۔ وکا تقبیع المھوی فیصلک عن سبیل الله (ص: 26)

وکا تقبیع المھوی فیصلک عن سبیل الله (ص: 26)
"اور نہ پیروی کیا کروہوائے نفس کی وہ محکاد ہے گی تہیں راہ خداہے"

سلامتی قرآن وسنت پر عمل پیراہونے میں ہے۔اور انہیں چھوڑ کر کسی اور کی پیروی ہلاکت ہے۔ قرآن وحدیث کی بدولت ہی انسان ولایت ،بدلیت اور غوثیت کی حالت تک ہندر تی کر ق کر تاہے۔

حاسد گویاناراض رہے کیلئے پیداکیا گیاہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا: اے
ہند ہُمؤ من! تواپنے پڑوی سے اس کے کھانے پینے ، لباس ، عورت ، گھر ، دولت و
شروت اور مولا کی دی گئی دوسری نعمتوں کی وجہ سے کیو حسد کر تاہے۔اللہ کریم
نے اس پر اپنافضل و کرم فرمایا ہے تواس پر کیوں جاتا ہے۔

کیا نہیں جانتا کہ حسد تیرے ایمان کو کمزور کر دے گااور پرور دگار کی نگاہ میں تجھے گرادے گااوروہ کریم تجھ سے ناراض ہو جائے گا۔ کیا تونے نبی کریم علی ہے کی بیان کر دہ یہ حدیث قدی نہیں سنی

"الْحَسُوْدُ عَدُو ُّ نِعْمَتِی " لِی مَتِی اللّٰ مِی مِی اللّٰ مِی اللّٰ الل

اگر تواپنے بھائی کے مقدر پر صد کر تا ہے جواللہ کی دین ہے۔ جیسا کہ اس کاار شاد گرائی ہے نَحْنُ قَسَمْنَا بَیْنَهُمْ مَعِیْشَتَهُمْ فِی الْحَیَاةِ الدُّنْیَا

(الزفرف: 32)

الم غزالى رحمة الله عليه في الاحياء "قلا 188/3 من حفرت وكرياعليه اللام كوالے = بيان فرمايا بــ اوراس يربدالفاظ زياده كي بين "مُنسَخِط لقصَاني، غَيْرُ راض بقِسمتي الَّتي قَسِمتُ بين عِبَادِی "میرے فیلے سے نالال میری تقسیم جو میں نے استعاد ول میں جاری قرمانی اس پر ناراض ہے "اس کی ا یک اور حدیث شامد ب کیکن اس کی سند ضعیف بے لیکن اس کا معنی مسیح ہے۔ ابن عباس رصنی اللہ عنماے مروی ب- فرمات میں که رسول الله علیہ فرمایا :"ان لنعم الله اعداء " کچھ لوگ الله کی نعتوں کے وعمن ہیں۔ قبل ومن او لاتك. يوچها كياوة كون بين\_قال\_ فرمايا : الذين يحسدون الناس على ماآتا هِم الله من فضله "جو لوگول ان نعتول کا وجہ سے حسد کرتے ہیں جو ہیں نے انہیں اپنے فضل سے عطافر مار تھی ہیں "۔ اے او داؤد نے اپنی سنن میں نمبر 4903 پر حضر ت او ہر یرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے ' فرمایا ہے۔اورائن ماجہ نے اپنی سنن میں تمبر 4210 پر الس بن مالک رضی اللہ عنہ کی سند کی روایت سے فرمایا ہے۔ انهول نے بیالفاظ زیادہ روایت کیے ہیں۔ والصدقة تطفی الخطیئة کما یطفی الماء النار. والصلوة نور المومن والصيام جنة من النار. "أور صدقه كنابول كي آك كويول بخفا ديتاب جس طرح ياني آك كونماز مؤمن كانور ب اور روزے آگ ہے جاؤ كيلئے ڈھال ہيں" يہ حديث ضعيف ہے۔ منادى" فيق القدير"ج 414/3 میں فرماتے ہیں کہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: حسد عبادات میں فساد بریا کر تا ہے۔ گناہوں پر اکھارتا ہے۔ یہ دولا علاج مرض ہے جس میں عوام الناس کے علاوہ کئی علاء بھی مبتلا ہیں۔ حتی کہ ای دساری کی وجہ ے دوہلاک ہو گئے اور جہنم رسید ہوئے۔ تیرے لیے اتنابی کانی نے کہ اللہ تعالیٰ نے مخفی حاسد کے شرے ای طرح پناہ مانگنے کا حکم دیا ہے۔ جس طرح شیطان کے شرے پناہ مانگنے کا حکم دیا ہے۔ و کمیے حسد کتنابرا شر اور فتنہ ب كه الله نے حاسد كوشيطان اور جادوگر كى جكه دى ب- حسد كى وجه سے اطاعت ميں خلل پڑتا ہے۔ انسان گناه اور معصیت میں جالا ہو جاتا ہے اور بلاد جد غم اور پریشانی اٹھاتا ہے۔ صد کی دجہ ہے ول اندها ہو جاتا ہے حی کہ احکام خداوندی سے مادا تقب بن جاتا ہے۔اے احساس زیال ہی تنہیں رہتا۔ ایسا محض بھی ایے مقصد کو تنہیں یا سکتا۔اس کی عقل بانچھ اور عم واندوواس کامقدر تھسرتاہے۔واللہ اعلم۔اس کے لیے دیکھیے حضرت میخ عبدالقادر ر منى الله تعالى عندوار ضاه كى كتاب جو بهار ف مكتب في شائع كى بريعني سر الاسر ارص 123"ہم نے خود تقسیم کیا ہے ان کے در میان سامان زیست کو اس دنیوی زندگی میں " اس دنیوی زندگی میں " تو تواپیے بھائی پر ظلم کررہاہے۔

ایک آدمی عیش و عشرت کی زندگی ہم کر رہا ہے۔اسے طرح طرح کی نعمین میسر ہیں اللہ تعالیٰ کاس پر بروافضل و کرم ہے۔اس کے نصیب میں خیر ہی خیر ہی خیر ہے۔ ایسا مقدر کسی کو عطا نہیں ہوا۔ اے بند ہُ مؤ من بھلا تجھ سے ظالم اور جابل، غبی اور بے و قوف بھلااور کون ہے جواللہ کی عطاکر دہ نعمتوں کی وجہ ہے جل رہا ہے۔

اگر تخصابی قست پر حسد ہے تو تو کمال جاہل اور بے و قوف ہے۔ تیری قسمت میں کھاکسی دو سرے کو تو مل نہیں سکتا اور نہ جھے سے کسی دو سرے کی طرف منتقل ہو سکتا ہے۔ طرف منتقل ہو سکتا ہے۔ رب قدوس کاار شادگر امی ہے۔

مَايُمَدُّلُ الْقَوْلُ لَدَى ً وَمَا أَنَا بِطَلَّامٍ لِلْعَبِيْدِ (ق:29) "ميرے بال حَم بدلا نهيں جاتا اور نه ميں اپني مدول پر ظلم كرتا ہوں"

الله تعالیٰ ظلم نہیں کر تا تیرے مقدراور نصیبے میں لکھی نعمتیں تجھ ہے لیکر کسی دوسرے کو دے دے۔الیاسو چنا جمالت ہے اور اپنے بھائی سے زیادتی کے متر ادف ہے۔

مؤمن یا فاجر پڑوی سے حسد کرنے سے زیادہ بہتر تو یہ ہے کہ توزین سے حسد کرے جو سونے، چاندی اور دوسرے کنوز و خائز اور جو اہر کا معدن ہے جس کے اندر سے عاد، ثمود، کسری، قیصر نے خزانے نکال کر جمع کیے۔ تیرے پڑوی کے پاس تواس دولت کا کروڑواں حصہ بھی نہیں ہوگا۔

تیرااین پڑوی سے حسد کرناایسے ہے جیسے کوئی آدمی ایک بادشاہ کو۔ دیکھے۔جس کی مملکت وسیع ہو۔لشکر لا تعداد ہو۔خدام و حشم اشار ہاہرو کے منتظر گوش بر آواز ہوں۔اس کی ہبیت وطافت سے مرعوب دوسرے ممالک اسے خراج دیتے ہوں۔اے طرح طرح کی تعمیں، آسا کشیں اور سامان عیش و سعم حاصل ہو۔ وہ شخص باد شاہ کی دولت و ثروت اور عیش و عشر ت پر حسد نہ کرے۔ پھر اسے ایک صحرائی کتا نظر آئے۔جوباد شاہ کواینے کتوں میں سب کتوں سے زیادہ عزیز ہو۔جس کی بیہ خوب خاطر مدارت کر تا ہو۔ دن رات اے ساتھ رکھتا ہو۔اے ایے ساتھ سلاتا ہو۔ اینے ساتھ لیکر اٹھتا ہو۔ بادشاہ اینے مطبخ سے اسے بہترین کھانا کھلاتا ہو۔ اور اس کا بچا ہوا دوسرے کتول کے آگے ڈالا جاتا ہو۔ وہ مخص اس کتے کواس طرح پلتے دیکھ کر حسد کی آگ میں جلنے لگے۔اس سے دستمنی یال لے اور آرزو کرنے لگے کہ یہ کتا ہلاک ہو جائے۔ اور وہ اس کی جگہ لے لے۔ اور بیرسب خیال کمینگی اور خست کی دجہ ہے ہونہ کہ زھد عقاعت اور دین داری کی وجہ ہے۔ کیا زمانے میں اس ہے برداا حتی نادان اور جابل کوئی اور ہو گا۔ پھر انے مسکین اگر مخفے علم ہو تا کہ کل تیرے پڑوی کوان نعمتوں کا کتنا کڑا حساب دینا ہے۔ قیامت کے روز ان نعتول کی وجہ سے اسے بارگاہ خداوندی میں کس قدر مسئولیت کاسامنا کرنا ہے۔اور الله تعالیٰ کی ان نعمتوں کواگر اس نے ذریعہ اطاعت وانقیاد نہ بنایا اور ان کی وجہ ہے ہدے پر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جو فرائض عائد ہوئے دہ اس نے پورے نہ کیے تھم خداد ندی کی پیروی نہ کی مناھی ہے اجتناب نہ کیا۔اوران نعمتوں کو عبادت خداد ندی اور اطاعت اللی میں کام میں نہ لایا تواس کو جس تختی کا سامنا ہو گا کہ وہ تمنا کرے گا کاش ہمیں اس دولت سے آیک ذرہ بھی نہ دیاجاتااے کاش ان نعموں سے ہمیں ایک دن کے لیے بھی نہ نواز اجاتا۔ اگر توان حالات ہے آگاہ ہو تا تودولت اور دینوی نعمتوں کی بھی آر زونہ کر تا۔

كياتون نى كريم عَلِيلَة كى يرحديث پاك شير سى كه آپ نے فرمايا: لَيَتَمَنَّى اَقْوَامٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْ تُقْرَضُ الْحُوْمُهُمْ

www.maktabah.org

بالمُمَقَارِيْضِ مِمَّا يَرَوْنَ لِأَصْحَابِ الْبَلَاء مِنَ الثَّوَابِ لِ " "قيامت كروز كِه لوگ اللبلاكو ملنه والے تواب كودكي كريه آرزوكرين كه كاش د نيامين مارے گوشت قينچيوں سے كافے جاتے"

کل (قیامت کے روز) تیر اپڑوی آرزو کرے گاکہ کاش میں دنیا میں اس شخص کی طرح غریب اور مفلس اور ابتلاء و آزمائش میں ہو تا تو مجھے اس قدر حماب نہ دینا پڑتا اور پچاس ہز ارسال تک قیامت کی گرمی میں یوں گئر انہ ہو نا پڑتا۔ کاش میں دنیا میں دنیاوی نعتوں سے لطف اندوز نہ ہو تا تو آج اس شخص کی طرح عرش کے سامے میں کھاتے پیتے ، فرحت و سرور میں بڑے آرام سے اللہ کی نعتوں سے لطف اندوز ہو تا۔ یہ سب نعتیں اس لیے ہیں کہ تو نے دنیا کے شدا کہ ، تنگی ، آفات فقر اور مشکلات پر صبر کیا۔ اور اپنے نصیبے پر راضی اللہ کے فیصلے کے سامنے سر افگندہ رہا۔ اور بھی شکایت نہیں کی کہ مجھے فقیر پیدا کیا۔ دوسر س کو غنی بیادیا۔ مجھے یماری دی اور دوسر وں کو عافیت خشی۔ مجھے مصائب و آلام میں مبتلا کیا جب کے دوسر وں کو فراخی دی۔ مجھے ذکیل کیادو سروں کو عزت دی۔

جَعَلَنَا اللهُ وَإِيَّاكَ مِمَّنْ صَبَرَ علَىٰ الْبَلَاءِ وَشَكَرَ عَلَىٰ الْبَلَاءِ وَشَكَرَ عَلَىٰ النَّعَمَاءِ وَأَسْلَمَ وَفَوَّضَ الْأُمُورَ الِي رَبِّ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ.

صدق دلیل تقوی، جمال باطن اور کمال دین و دنیاہے

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : جو شخص الله تعالی ہے متوحش رہتا ہے۔ استخص الله تعالی سے سچائی اور اخلاص بر نتا ہے وہ ہر وقت غیر سے متوحش رہتا ہے۔

ا طبر انی (الصغیر) نج 788/1 ندی (الجامع الصحیح) حدیث نمبر 2402 راوی حضرت جابر بیں۔ فرماتے بیں که رسول الله علیقی کارشاد ہے۔ " قیامت کے دن اہل عافیت جب اہل بلاء کے ثواب کو دیکھیں گے تو تمنی کریں گے کہ کاش ان کی جلد دنیا میں مقراضوں سے کا نتی جا کیں" حدیث حسن شجیح ہے۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/

اے میری قوم! جو تمہارا نہیں اس کی خاطر دعانہ کرو۔ اللہ کو یکتا یقین کروادر شرک نہ کرو خدا تقدیر کے تیر زخمی کرتے ہیں جان لیوا نہیں ہوتے۔ جو اللہ کی راہ میں جان تلف کروے اللہ تعالی اے اس کابہترین اجردیتا ہے۔ لیے حرص ہر (باطنی ) پیماری کا گھر ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا کسی چیز کو امر رہی کے بغیر محض خواہش نفس سے قبول کرنا گمر اہی اور معصیت ہے۔ اور خواہش نفس کو ترک کر کے حکم خداوندی کی بناء پر کسی چیز کولینا اور قبول کرنا فرمانبر داری اور حق سے موافقت ہے۔ اور اس کا چھوڑنا اور قبول نہ کرناریاء اور نفاق ہے۔

اصل ننج میں عبارت زائد ہے جو دوس سے تسخول میں نہیں۔اس لیے میں اسے خاشیہ میں نقل کرتا ہوں۔"جان لو کہ جب تم اللہ کے فیصلوں سے موافق کر لو گے تو ٹوٹ جاؤ گے ( تمهاری انا ٹوٹ جائے گی) صرف ای دل کو منتخب کیاجاتا ہے جس کوہر قتم کی غلاظت ہے یاک کر و ہا گیا ہو۔ (اناٹو شخے کے بعد ) تواہے کتے کی مانند ہو جائے گاجو مالک کے دروازے پر یاؤل پھیلا کر میٹھ جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے مختمے یہ ندا آئے گی۔اے نفس مطمئنہ واپس آجائے رب کی طرف اس حال میں کو تواس ہے راضی اور وہ تھھ ہے راضی۔ یہال دل کو حیج نو کو رولت نصیب ہو ك اور طواف كعبه ول كيليح الله تعالى مو كا-الله تعالى اس كيليح ا پناجلال ظاهر فرمائے كا- خيمه قرب ميس اے تھرائے گا۔ حریم قدس میں جگہ عطافرمائے گا۔اس کے قرب پر فخر فرمائے گااور اس کی حاجات کودور کرے گا۔ اے علم واجیر ت نے نوازے گا۔ اپنی حفظ امان میں رکھے گااور بعد واپنے آپ کواللہ کے سیر د کر دے گااوراس کی جناب ہے یہ ندا افیکی۔ میرے دوست کی میرے یاس لے آو۔ اے میرے بدے۔اے میرے بندے تو میراہ اور میں تیرا ہوں جب اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کی قربت طویل ہو جائے گی تووہ مالک حقیقی کی طرف ہے اس کی رعیت پر خلیفہ اور بھسبان بن جائے گا۔وہ اس کے اہر ارکا مین ہوگا۔اللہ کر یم اے سمندروں میں جھیے گاکہ دوسے والوں کو نکا لے۔ مختلی پرروانہ کرے گاکہ کم کردہ راہوں کو منزل تک پہنچائے۔ میت پرسے کزرے گا تواہے زندہ کر وے گاگناہ گار کے قریب ہے کزر ہو گا تووہ اس کی برکت ہے ذاکر بن جائے گا۔اللہ تعالٰ ہے دور کو اللہ کے قریب اور شقی کو سعید کر دے گاولی ابدال کاغلام ہو تا ہے ابدال نبی کااور نبی رسول کاغلام ہو تا ہے۔ولایت کی مثال باد شاہ کے قصہ گواور اس کی بارگاہ کے حاضر باش کی می ہے۔وہ ہمیشہ اس کے باس رہتا ہے سوائے خلوت کے کہ جب وہ اپنے حرم میں جاتا ہے۔

# الله تعالیٰ کے علاوہ باقی سب کچھ باطل ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی دخی اللہ تعالی عنہ دارضاہ نے فرمایا جب تک تواہبے پورے جسم کادشمن نہیں بن جاتا۔ اپنے تمام اعضاء اور جوارح سے خالفت نہیں کر لیتا۔ اپنے دجود ، حرکات و سکنات ، سنے ، دیکھنے ، پولنے پکڑنے ، عقل و فکر اور سعی و کو شش سے الگ نہیں ہو جاتا۔ جب تک توہر اس چیز کو چھوڑ نہیں دیتا جو نفخ روح کے بعد تھے میں پیدا کی گئی یاس پہلے پیدا کی گئی (روحانی و جسمانی) تواولیاء اللہ کی جماعت میں داخل ہونے کی تمنااور آرزدنہ کر کیونکہ یہ سب پچھ رب قدوس کے سامنے تجاب ہیں۔ جب توروح محض بن جائے گااور سر اسر اور غیب الغیب ہو جائے گاباطن کی ہر چیز سے مباین ، اور ہر چیز کو دشمن ، سراسر اور غیب الغیب ہو جائے گاباطن کی ہر چیز سے مباین ، اور ہر چیز کو دشمن ، حیاب اور تاریکی خیال کرے گا جیسا کہ رب قدوس نے حضر ت اہر اہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے بارے فرمایا :

فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِيْنَ (الشَّعراء: 77)

پس اب تو دوسری مخلوق کے ساتھ اپنے پورے جسم اور جسم کے تمام اجزاء کوست خیال کر اور ان کی در ہر بر اطاعت وا نقیاد نہ کر توا سے میں مجھے اسر ارو علوم لدنی اور معارف غیبیہ پر امین ہمادیا جائے گا۔ تکوینی امور تیرے سپر دکر دیے جائمیں گے اور کر امات کا تیرے ہاتھ پر ظہور ہو گا اور سب چیزیں اس قدرت سے تعلق رکھتی ہیں جو اہل ایمان کو جنت میں عطا ہو گی۔ اس حالت میں تیری حیثیت مرنے کے بعد آخرت میں زندہ ہو جانے والے کی ہوگی۔ تو سر اپا قدرت میں زندہ ہو جانے والے کی ہوگی۔ تو سر اپا قدرت میں خات کا۔ اللہ کے ذریعے دیجے گا اللہ کے ذریعے سوچ گا۔ اللہ کے ذریعے سوچ گا۔ اللہ کے ذریعے سوچ گا۔ اللہ کے داریع سوچ گا۔ اللہ کے داریع کا م کرے اللہ کے داریع کا م کرے کا۔ اللہ کے داریع کا م کرے کا۔ اللہ کے داریع کا کے علاوہ ہر چیز سے اندھا اللہ کے ما تھ اظمینان اور آرام پائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر چیز سے اندھا اور بہر وہن جائے گا۔ اللہ کے اوامر و نواہی کی پابند کی اور حدود کی حفاظت تو کرے گا

لین اللہ تعالیٰ کے علاوہ تیری نظروں میں کوئی اور وجود ہی نہیں ہوگا۔ اور جب کسی تھا ہے کہ کی جا آواری اور حد کی پاسداری میں تجھ سے کوئی کو تاہی ہوگی تو مفتون ہوگا اور شیطان کاباز بچہ بن چکا ہوگا۔

پس ایسے میں شریعت کے حکم کی پاسداری کر اور حرص و ہوا چھوڑ دے۔ کیونکہ جس حقیقت کی گواہی شریعت سے نہ ملے وہ الحاد اور زندقہ ہے۔

ولایت کی راه بری تصن ہے

حضرت فيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضاه نے فرمايا : غني کی حقیقت کوواضح کرنے کیلئے ایک مثال بیان کر تا ہوں۔ تونے دیکھا ہوگا کہ ایک بادشاہ اپنی رعایا میں ہے کسی شخص کو ایک علاقے کا والی مقرر کر تا ہے۔اے خلعت فاخرہ پینائی جاتی ہے۔بادشاہوں جسے جھنڈے اور دوسری علامات اسے عطاكردى جاتى ہيں۔وہ لگان وصول كرتا ہے۔شكراس كے تھم كايابد ہوتا ہے۔وہ برے کروفر ہے اس علاقے پر بردی فرض شنای ہے حکومت کرتا ہے۔ لیکن تھوڑا عرصہ گزرنے کے بعد وہ اپنی او قات بھلادیتا ہے۔مطمئن ہو جاتا ہے کہ بیہ حکومت اب مجھ ہے کوئی نہیں چھین سکتا۔ میں اس کابلا شرکت غیرے مالک ہوں وہ فخر وغرور، عجب وخود پیندی کا شکار ہو جاتا ہے۔ اپنی پہلی حالت کو بھول جاتا ہے۔ فقر و فاقہ اور ذلت ورسوائی میں گزری زندگی اسے یاد نہیں رہتی پھر اجانک بادشاہ کی طرف ہے اسے معزول کا پروانہ ملتا ہے۔اسے دربار میں پیش کیا جاتا ہے ایک ایک جرم گناجاتا ہے۔ اس کی بے انصافیاں طشت ازبام ہو جاتی ہیں۔ بادشاہ اے سخت سز اکا تھم سناتا ہے۔اسے پابہ زنجیر قید کو تھڑی میں قید کر دیا جاتا ہے۔ایک عرصہ گزر جاتا ہے۔عزت وو قار خاک میں مل جاتی ہے۔وہ کوڑی کوڑی مخاج ہو جاتا ہے۔ انا مجروح ہو جاتی ہے۔ نخوت و تکبر جاتار ہتا ہے۔ نفس کی سر کشی ٹوٹ جاتی ہے۔ ھوس کی آگ بچھ جاتی ہے۔ یہ سب کچھ دیکھ کرباد شاہ کو

ترس آجاتا ہے۔ وہ اس پر نظر التفات فرماتا ہے۔ پہلے سے کہیں زیادہ اسے نوازتا ہے۔ اس علاقہ کی فرماز وائی بمیشہ ہمیشہ کے لیے اس کے سپر دکر دیتا ہے۔

یکی حال ایک بندہ مؤمن کا ہے۔ جب اللہ کر نیم اسے اپنا قرب خشتا ہے۔ اور اپنے لیے چن لیتا ہے تو اس کے دل کی آنکھ کی روشنائی رحمت، احسان اور انعام کا دروازہ کھول دیت ہے۔ وہ اپنے دل سے وہ پچھ دیکھتا ہے جونہ کی آنکھ نے دیکھا ہے نہ کان نے سنا ہے اور نہ کسی دل میں اس کا خیال گزار ا ہے۔ آسانوں اور زمین کی بادشا بیوں میں چھپے غیبی اسر ار، عجائب وغر ائب کشف روحانی، اجابت وعا، تقوی، محبوبیت، قلب میں کلمات حکمت کا نزول اور مداومت ذکر وغیرہ۔ اس کے علاوہ اسے ظاہری نعمتوں سے بھی نواز اجا تا ہے۔ اسے صحت و تندر ستی عطاک جاتی ہے۔ ماکولات و مشر وبات، ملبوسات، حلال و مباح نکاح کی اسے تو فیق دے جاتی ہے۔ ماکولات و مشر وبات، ملبوسات، حلال و مباح نکاح کی اسے تو فیق دے جاتی ہے۔ ایکن عرصہ تک اللہ کر یم اپنے اس بندہ کو خاص پر اپنی نعمتوں کی دی جاتی ہے۔ لیکن عرصہ تک اللہ کر یم اپنے اس بندہ کو خاص پر اپنی نعمتوں ک

در دازے کھول دیتا ہے۔اسے طرح طرح کی جانی ادر مالی مصببتیں کھیر لیتی ہیں۔ وہ اپنے اہل خانہ کی طرف سے پریشان رہتا ہے۔ ساری نعمتیں چھن جاتی ہیں اور ہندہ حسر ت دندامت میں جیران دیریشان ہو کر شکستہ دل تنمارہ جاتا ہے۔ایخ اور

بارش كرتار بتا ہے۔ حتى كه جب بدة أن سے اطمينان يانے لگتا ہے۔ سمحتا ہے كه

یہ تعمیں ابدی میں اور غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے تو اللہ تعالی اہتلاء و آزمائش کے

مگانے سب ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔

اگر ظاہری جسم پر نظر ڈالتاہے تو خرابی کے سواء کچھ نظر نہیں آتا۔ دل اورباطن میں جھانکتاہے تو حزان و ملال میں مبتلا کرنے والی حالت پاتاہے۔ اللہ تعالی سے خوش سے نجات کی دعا کر تاہے۔ اللہ تعالی سے خوش کن وعدہ کے پورے کرنے کا سوال کر تاہے تواس کو فورا پورا ہوتے نہیں دیکھا۔ اگر اس سے کوئی دعدہ کیا جاتاہے تواس کے پورا ہونے کی اطلاع نہیں پاتا۔ اگر کوئی خواب دیکھا ہے تو فورا اس کی تجیر سامنے نہیں آتی۔ اگر کوئی خواب دیکھا ہے تو فورا اس کی تجیر سامنے نہیں آتی۔ اگر کلوق سے رجوع

### https://ataunnabi.blogspot.com/

کرنے کا مقصد کرتا ہے تو پھر کوئی راہ سجائی نہیں دیت۔ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے۔ دور دی گئی کسی رخصت پر عمل کرتا ہے تو فوراً اس کی طرف ہے سزایا تا ہے۔ اور لوگوں کے ہاتھ اس کے جسم پر ، ذبا نیں اس کی عزت پر مسلط ہو جاتی ہیں اگر اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتا ہے کہ اسے اس حالت سے نجات دے اور پہلے جیسی زندگی عطا فرمائے تو دعا قبول نہیں ہوتی۔ اگر مصیبت میں رضا خوشنودی اور تسلیم درضا کا سوال کرتا ہے تواسے یہ نعمت بھی نہیں دی جاتی۔

پس ایسی حالت میں نفس کی سر کشی دم توڑنے لگتی ہے۔ حرص وجوا زوال پزیر ہونے شروع ہو جاتے ہیں۔ارادے اور تمنائیں رخصت ہونے لگتی ہے۔ ہستی نیسی میں تبدیل ہوناشروع کر دیتی ہے۔ یہ حالت دوام اختیار کر لیتی ہے بلعد اس کی شدت اور سختی میں لمحہ بلحہ اضافہ اور زیادتی ہوتی جاتی ہے۔ یمال تک کہ بندہ اخلاق انسانی اور صفات بھری سے فانی ہو جاتا ہے۔ اور روح محض رہ جاتا ہے۔اس وقت وہ اپنے باطن سے یہ آواز سنتا ہے: "اپنایاؤل زمین پر مارو۔ یہ نمانے كيليم محتد ايانى باور يينے كيليم" جيساك حضرت ابوب عليه السلام كو تعكم ملا تھا۔اللہ کریم اس کے دل پر رافت ورحمت اور لطف واحسان کے دریابہادیتاہے۔ اینے کرم سے اسے ایک نئ زندگی حشتا ہے۔ اپنی معرفت اور علم لدنی ہے اس کے سینے کو منور کر دیتا ہے۔اپنی نعمتوں اور بر کتوں کے دروازے اس پرواکر دیتا ے۔ لوگوں کے ہاتھوں کوبذل وعطااور خدمت کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبانیں اس کی تعریف و توصیف کرنے لگتی ہیں۔ لوگ اس کے ذکر خیر میں لذت محسوس کرتے ہیں۔اس کی خدمت میں چل کر جانا سعادت دارین خیال کیا جاتا ہے۔ گردنیں اس کے سامنے فرط عقیدت سے جھکتی چلی جاتی ہیں۔ ملوک اور -ارباب دول اس کے سامنے سر افکندہ حاضر ہوتے ہیں۔اللہ کر یم اپنی ظاہری اور باطنی تعمتوں سے اسے خوب خوب نواز تاہے۔ اپنی تعمتوں اور بر کتوں کے ساتھ اس کی ظاہری نشود نما کا بھی ذمہ لیتا ہے اور اپنے لطف و کرم کے ساتھ اس کے باطن کی تربید بھی خود کرتا ہے۔ لقاء رہی تک بیہ سلسلہ جاری رہتا ہے۔ پھر ہندہ جب دینا ہے کوچ کرتا ہے تواللہ تعالیٰ اسے ایسے گھر میں قیام مختتا ہے جونہ کی آنکھ نے دیکھ ہے۔ نہ کسی کان نے سنا ہے اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کاخیال گزرا ہے جیسا کہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

> فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ اَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (السجِدِه :17)

"پس نہیں جانتا کوئی شخص جو (نعمتیں) چھپا کرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آئکھیں ٹھنڈی ہو گل یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ)کاجودہ کیاکرتے تھے"

شداور حظل دونول میں دواء ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : نفس کی صرف دوحالتیں ہیں۔ تیسر می نہیں۔ایک حالت عافیت کی ہے اور دوسر می بلاء ومصیبت کی۔

جب نفس آلام و مصائب کا شکار ہو تا ہے تو آہ و زاری کرتا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان در از کرتا ہے۔ خطکی اور اعتراض کرنے لگتا ہے۔ اللہ کریم کی شان میں نازیبا کلمات کہتا ہے۔ صبر ور ضااور موافقت ترک کر دیتا ہے۔ سوئے ادلی کا مر تکب ہو جاتا ہے۔ مخلوق اور اسباب کو اللہ کا شریک ٹھمراتا ہے اور کفر کا مر تکب ہوجاتا ہے۔

اورجب عافیت کی حالت میں ہوتا ہے تواس کی شرارت اور سر کشی پہلے ہے کہیں زیادہ ہو جاتی ہے۔ شھوات ولذات کی پیروی کرتا ہے۔ ایک خواہش پوری ہوتی ہے تودوسری سراٹھاتی ہے۔ یہ سلسلہ بھی ختم نہیں ہوتا۔اللہ تعالیٰ کی عطاکردہ نعموں کو حقارت کی نظر ہے دیکھتا ہے۔ کھانے پینے کی چیزوں، لباس،

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

نکاح اور سواری کی صورت میں اللہ کی عطاکر دہ تعمقول پر استہزاء کر تا ہے۔ان میں عیب اور نقص نکالتا ہے اور جاہتا ہے کہ ان سے بہتر اور زیادہ نعتیں میسر ہوں حالانکہ مطلوبہ تعمیں اس کے مقدر میں نہیں ہو تیں۔ وہ اپنی قسمت پر راضی مہیں ہو تاای لیے مشقت اور تھاوٹ کا شکار رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعتوں پر اکتفا نہیں کر تاای لیے پریشان اور سر گر دال رہتا ہے۔ مقررے زیادہ طلب كركے جمالت كا ثبوت ديتاہے۔اى ليےاسے بدى شدت اور مشقت كاسامنا رہتا ہے۔جس کی نہ انتناء ہے اور نہ اختتام۔ زندگی بھر ذلت ور سوائی اٹھانے کے بعد جب آنکھ مد ہوتی ہے کہ اعمال بدکی وجہ سے سخت سز اکا سامنا ہو تا ہے۔ جیسا کہ کما گیاہے۔سب سے بوی مصیبت دوسروں کی قسمت کے پیچے سر گردال رہناہے۔ کیکن جب تفس بلاد مصیبت میں مبتلا ہو جاتا ہے تواس کی پیہ کو شش ہوتی ہے کہ کسی طرح مید مصیبت ختم ہو۔ کسی اور نعمت کی طرف اس کاد ھیان ہی نہیں جاتا۔ دود نیا کی تعمتوں سے تابلد صرف اس مصیبت سے نجات کی تمناکر تار ہتا ہے۔ مگرجباے مصیبت سے چھٹکارامل جاتاہے تواس کی رعونت عود کر آتی ہے۔ شرو فساد میں اور اطاعت و انقیاد سے اعراض میں بہت آگے نکل جاتا ہے۔ سرتایا معصیت میں ڈوب جاتا ہے۔ گذشتہ آلام و مصائب اسے یاد ہی نہیں تھے ہلا کت و بربادی جواس پر نازل ہوئی تھی اسے بھول جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ ان گنا ہوں اور نافر مانیوں ك وجه ا الم يكر سر اويتا بي يل ي زياده مصيبت اور تكليف الماتا ب

تاکہ وہ گناہوں سے باز آجائے اور آئندہ معاصی سے اجتناب کرے۔ کیونکہ عافیت اور نعمت اے راس نہیں آتی اس لیے بلاء اور مصیبت کے ذریعے

اس کی حفاظت کی جاتی ہے۔

اگر فراخی اور عافیت کے دنول میں ،وہ حسن ادب کا لحاظ رکھے۔اطاعت وشکر اور صبر ور ضا کواختیار کرے اور مقسوم پر اکتفاکرے تواس کی د نیااور آخر ت دنول بہتر ہو جاتے ہیں۔بلحہ پہلے سے کمیں زیادہ اس پر لطف و کرم ہو تا ہے اور پیلے ہے بہتر نعتیں اسے عطاہوتی ہیں۔

جود نیاو آخرت میں سلامتی کا خواہاں ہے اسے چاہیے کہ صبر درضا ہے کام لے۔ مخلوق سے شکوہ نہ کرے۔ اپنے رب کریم سے اپنی ضرر توں کیلئے التجا کر تارہے اور ہمیشہ اس کی اطاعت و فرما نبر داری پر کمر بستہ رہے۔ اور انتظار کرے کہ کب اللہ کریم مصائب و آلام سے نجات دیتا ہے۔ کب مصیبت کی کالی گھٹا کیں چھٹتی ہیں۔ کیونکہ وہ کریم ہے۔ اس کے درکی غلامی کسی اورکی دریوزہ کری اور غلامی سے بہتر ہے۔ اس کامحروم کرنا بھی عطا ہے۔ اس کی عقومت نعمت ہے۔ اس کی بہتر ہے۔ اس کام محروم کرنا بھی عطا ہے۔ اس کی عقومت نعمت ہے۔ اس کی بلادوا ہے اس کا کھابہر حال پورا ہونے والا ہے۔ اس کا کھابہر حال پورا ہونا ہونا کے۔ کیونکہ اس کا ارشاد پاک ہے۔

اِذَا اَرَادَ شَيْئًا اَنْ يَقُولُ لَلهُ كُنْ فَيَكُونَ (ليس: 82) "جب وه كسى چيز كااراده كرتا ہے تو صرف اتنا ہى ہے كه وه فرماتا ہے اس كو ہو جا۔ پس دہ ہو جاتى ہے"

اللہ تعالیٰ کے تمام افعال چھے، حکمت اور مصلحت پر بہنی ہوتے ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ بعض او قات بندہ ان مصلحوں اور حکمتوں سے نابلد ہو تا ہے۔ بہر حال بندہ مؤمن کیلئے مناسب اور بہتر یہ ہے کہ وہ صبر و مخل سے کام لے۔ اس کی عبادت میں مشغول رہے۔ اوامر کو اداکرے۔ نوابی سے اجتناب برتے۔ جو فصلے وہ کریم کرے اس کے سامنے سر تشکیم خم کر دے۔ ربوبیت میں مشغول نہ ہو جو تقدیر کی علت بنیاد اور اصول ہے۔ کیوں، کیسے اور کب سے خاموشی اختیار کرے۔ اللہ تعالیٰ کوانی تمام حرکات و سکنات میں تہمت نہ دے۔

ان تمام نصیحتوں کی بنیاد حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنهما کی حدیث ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ علیہ کے پیچھے سواری پر سوار تھا۔ آب علیہ نے جھے سے فرمایا اے پیچے :

اِحْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ اِحْفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ تُجَاهَكَ . وَإِذَا

سَأَلْتَ فَاسْنَلِ الله وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ جَفَّ الْقَلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ. فَلَوْ جَهِدَ الْعِبَادُ اَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَقْدِرُواْ عَلَيْهِ . فَإِنْ بِشَيْءٍ لَمْ يَقْدِرُواْ عَلَيْهِ . فَإِنْ اَسْتَطَعْتَ اَنْ تُعَامِلَ الله بالصّدْق فِي الْيَقِيْنِ فَاعْمَلْ . وَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ عَلَى مَاتَكُرَهُ خَيْرًا كَثِيْراً وَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ وَالْفَرَجَ مَعَ الْكَوْبِ وَانْ مَعَ الْكَوْبِ وَانْ مَعَ الْعَسْرِيُسُراً . لَهُ الصَّبْرِ وَالْفَرَجَ مَعَ الْكَوْبِ وَانْ مَعَ الْعَسْرِيسُراً . لَهُ مَعَ الْكَوْبِ وَانْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ا۔ اے امام احمد نے اپنی مند میں حضرت ابن عباس رضی الله عنها سے روایت کیا ہے۔ دیکھے"مندامام احمد "ج ار 307 صدیث صحح ہے۔

ہرمؤمن کوچاہیے کہ اس حدیث کوہمیشہ دل کے آئینہ کے سامنے رکھے۔ اپنے شعار کردار اور گفتار میں اس کا لحاظ رکھے۔ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اس پر عمل پیرا ہو۔ تاکہ دنیاد آخرت میں سلامت رہے اور دارین کی عزت پائے۔ جو کچھ مانگنا ہے اللہ تعالیٰ سے مانگ

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه دارضاه نے فرمایا : انسان الله کو چھوڑ کر کسی اور سے جب بھی سوال کر تاہے تو محض جمالت ضعف ایمان ویقین اور قلت صبر و مخل کی وجہ سے کر تاہے۔ اور جب بھی غیر کی در یوزہ گری سے چتا ہے تو معرفت خداوندی کے زیادہ ہونے ایمان یقین کے پختہ ہونے کی وجہ سے چتا ہے۔ وہ اس لیے اس ذلت سے محفوظ رہتا ہے کہ لمحہ بلمحہ اس کو حاصل عرفان ذات اللی ہو متاہے اور اسے کر یم سے حیاء میں اضاف ہو تار ہتا ہے۔

خوف در جا قربت خداد ندی کی طرف پر داز کرنے کیلئے دو پر هیں

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه فرمایا: عارف
بالله کا ہر سوال پورا نہیں کیا جاتا اور اس کا ہر وعدہ دفا نہیں ہوتا کہ کمیں خوف پر
امید غالب نه آجائے اور وہ تباہ وبرباد ہو جائے۔ کیونکہ ہر حال اور ہر مقام کیلئے
خوف اور رجادونوں ضروری ہیں۔ ان کی حیثیت پر ندے کے دوپروں کی ہے۔
جب تک دونوں پر سلامت نہ ہوں اور ان میں توازن نہ ہو پر ندہ نہیں اڑسکا۔
ایمان ان دو کے بغیر مکمل نہیں ہوتا۔ اسی طرح حال اور مقام کیلئے بھی خوف و
رجاضروری ہے ہاں ہر ایک کیلئے خوف اور رجاءاس کے حسب حال ہوگی۔

عارف مقرب بارگاہ اللی ہوتا ہے۔اس کا حال اور مقام یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر کسی چیز کاارادہ نہ کرے۔نہ کسی کی طرف ماکل ہو۔نہ کسی اور سے مطلب کہ میر اسوال بورا ہو۔ مجھ سے جو دعدہ کیا گیا ہے وہ ایفاء مناسب نہیں۔ کیونکہ بعض اوقات وہ ایک ایسی چیز کا طالب ہوتا

ہے جواس کے لیے نقصان دہ ہوتی ہے اور اس کے حسب حال نہیں ہوتی۔اس کے سوال کے پورانہ ہونے کی ہیادی طور پر دود جہیں ہوتی ہیں۔

پہلی ہے کہ دعا قبول نہیں ہوتی تاکہ خوف پرر جاادر امید غالب نہ آجائے اور انسان اللہ تعالیٰ کی سز اسے بے خوف اور غافل نہ ہو جائے اور آداب خداد ندی

كالحاظ ندركه كرتباه دبربادنه موجائ

دوسری دجہ بیہ ہے کہ ہندہ اسباب پر اعتقاد اور یقین رکھ کر کہیں انہیں اپنے رب کاشریک نہ ہنا لے۔ کیونکہ انبیاء علیہم السلام کے علاوہ دنیا میں اور تو کوئی معصوم نہیں ہے۔

الله تعالیٰ اپنے ہندے کی دعا قبول نہیں کر تا اور وعدہ پورا نہیں فرما تا تا کہ دہ عادۃ ًنہ مانکے اور نہ طبعاً کسی چیز کا ارادہ کرے بلعہ اس کا سوال اور ارادہ اطاعت فرمانبر داری کی بناء پر ہو۔ کیونکہ عادۃً ما نگنااور طبعاً ارادہ کرنا شرک ہے۔ اور شرک تمام مقامات ،احوال اور سلوک کے تمام مدارج میں گناہ کبیرہ ہے۔

بندہ جب اطاعت وانقیاد کی نیت سے سوال کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے اور زیادہ قریب کرتا ہے۔ جس طرح نماز، روزہ وغیرہ فرائض و نوافل سے قربِ خداوندی میں اضافہ ہوتا ہے۔ کیونکہ ان احکام کی بجا آوری میں اطاعتِ خداوندی مقصود ہوتی ہے۔

محبوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیز محبوب ہوتی ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه دار ضاہ نے فرمایا : جان کیجئے کہ انسان دو قتم کے ہیں۔ایک وہ جنہیں اہتلاد آزمائش ، آلام و مصائب سے دو چار رہنا پڑتا ہے۔

ر ہناپڑتا ہے۔ منعم علیہ کی زندگی بھی تیرگی اور تکدر سے کلیة طالی نہیں ہوتی۔ وہ نعموں سے لطف اندوز ہور ہا ہوتا ہے تو اچانک اسے مصیبتوں، بلاوں، یماریوں

www.maktabah.org

نفس، مال، او لا د اور اہل و عیال کی پریشانیوں میں مبتلا کر دیا جاتا ہے۔اس کی زندگی یو جھ بن جاتی ہے۔اور راحت و سکون غارت ہو جاتا ہے۔مصائب و آلام کے جھگڑ چلتے ہیں توسب نعتیں، راحیں اور آسا کشیں قصہ یار نیہ بن جاتی ہیں۔جب مال و دولت کی فراوانی ہوتی ہے۔ محتم وخدام حاضر باش ہوتے ہیں ، دستمن ہے ہر طرح کاامن و سکون ہو تاہے تووہ سوچتاہے کہ دنیاراحت و سکون کا گھر ہے۔اس میں دکھ اور پریشانی کاوجود ہی نہیں لیکن جب در دو آلام کھیر لیتے ہیں۔ پریشانیوں میں مبتلا ہو تا ہے تواہے یوں لگتا ہے گویاد نیاد ارامحن ہے۔ یمال نعمت کانام و نشان تک نہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی معرفت سے محروم ہے۔وہ نہیں جانتا کہ مالک حقیقی جو چاہتا ہے کر تا ہے۔ دنیا تغیریز برہے۔ بھی دھوپ، بھی جھاؤل۔ لبھی شیرینی اور بھی منخی ۔ وہ اس حقیقت سے ناوا قف ہو تاہے کہ تو نگر اور درویش ہنانا ای کا کام ہے۔ وہی بلندی و پستی ، عزت و ذلت زندگی اور موت \_ نقتریم و تاخیر کامالک ہے۔اگر دہ اس حقیقت ہے واقف ہو تا تو فانی اور تغیریز پر دنیاہے دل نہ لگاتا۔ بھی ان سے فریفتگی اور دلبستگی کا اظہار نہ کر تا۔ نہ حالت اہتلاء میں فراخی ہے مایوس ہو تااور نہ حالت تو گری میں غافل اور جرائت مند ہو تا۔ چونکہ وہ دنیا کی بے ثباتی سے ناوا قف ہے اس لیے اس کا گرویدہ ہے۔ اور دائمی بے تکدر زندگی کا طالب ہے۔ وہ پیربات بھول گیا ہے کہ ونیاغم و اندوہ، تکلیفوں اور پریشانیوں کا گھر ہے۔ یہ سر تاسر بلااور اس کی تعتیں عارضی ہیں۔اس کی مثال صبر کے در خت جیسی ہے۔جس کامیوہ پہلے ترش ہو تا ہے لیکن بعد میں شد کی طرح میٹھائن جا تاہے۔اور انسان حلاوت حاصل کر ہی نہیں سکتا جیتک تر شی کا گھونٹ پی نہ لے۔شد کھانے کیلئے زہر ملی محصول کے ڈنگ پر صبر کر ناپڑتا ہے۔

جود نیاکی مصیبتوں پر صبر کر تاہے اس پر الله تعالیٰ کی نعمتوں کا نزول ہو تا ہے۔ کیونکہ مز دور کو مز دور می صرف اس وقت دی جاتی ہے جب اس کی پیشانی عرق آلود ہوتی ہے۔ جسم تھک کر چور ہو جاتا ہے۔ روح میں کرب اور سینے میں منگی محسوس کرتا ہے۔ طاقت جواب دے جاتی ہے۔ انبائے جنس کی خدمت کی ذات اٹھاتا ہے اور محنت و مشقت سے کمر دوہری ہو جاتی ہے۔
دنیالولین تلخ ہے۔ جیسے شہد کا چھتا۔ وہ اوپر سے تلخ ہو تا ہے۔ اس تلخی اور ترشی پر صبر کے بغیر شہد کی مٹھاس ہاتھ نہیں لگتی۔ ہند ہُمؤ من جب تک امر و نہی کی تلخیوں کو خندہ پیشانی سے قبول نہیں کرتا۔ خدائی فیصلوں کے سامنے سر تسلیم خم نہیں کرتا۔ تکالیف کوبر داشت نہیں کر دیتا۔ تکالیف کوبر داشت نہیں کر دیتا۔ تکالیف کوبر داشت نہیں کر دیتا۔ تکالیف کوبر داشت نہیں

کرتا۔خواہشات اور جھوئی تمنائیں ترک نہیں کرتا۔اس وقت تک نعمتائے خداوندی اور غلبہ وار جمندی کا مستحق نہیں بن سکتا۔ اور جوان تلخوں کوبر داشت کرتا ہے، عیش وطرب، نازو نعم، اور دولت و ثروت سے مالامال ہوتا ہے۔ ایک شیر خوار بچ کی مانند اسے اپنی ضروریات کیلئے خود تگ و دو نہیں کرنا پڑتی غیب سے اس کی کفالت کے

نواز تا ہے خود اس کی مگہداشت فرما تا ہے۔ عاقبت بدسے بچا تا ہے اور چھتے کی سکخی بر داشت کرنے والے کی طرح اسے اپنی نعمتوں سے حظ وافر عطاکر تاہے۔

معم علیہ کو چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی تدبیر اور استدراج سے عافل نہ رہے دولت دنیا پر غرور نہ کرے۔ دنیاوی نعمتوں کو پائیدار نہ سمجھے۔ شکرسے عافل نہ ہو کہ سب نعمتیں چھن جائیں۔ نعمت گویا شکار ہے جس پر قابویانے کیلئے شکر

> ضرورى ہے۔ نبی كريم عليقة كاار شاد ہے۔ النِعْمَةُ وَحْشِيَّةٌ فَقَيّدُوْهَا بالشُّكُولِ

ا میرے پاس جتنے مصادر حدیث ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں ملی۔ ہاں اس مفہوم کی ایک حدیث بہتی کی ۔ ہاں اس مفہوم کی ایک حدیث بہتی کی "الآ داب" نمبر 257 پر جھے ملی ہے۔ حضرت کی بن عبداللہ ہے روایت ہے۔ وہ نبی کر یم علیق ہے ۔ دوایت کرتے ہیں۔ ما انولت الیہ نعمہ فلیشکرہ "جے کوئی نعت عطاک جائے وہ اس کا شکر جالائے"۔ امام بہتی رحمۃ اللہ علیہ حضرت عمر بن عبدالعزیز ہے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا : اللہ کی نعمتوں پر اللہ کا شکر کرکے انہیں محفوظ کر لو۔ اور اللہ کا شکر نا فرمانی سے اجتناب ہے۔

"نعمت دشت کاو حشی جانور ہے اسے شکر کے ذریعے شکار کرو" نعمت اگر دولت و ثروت کی صورت میں ہو تو شکریہ ہے کہ انسان والی نعمت اور فضل واحسان کے مالک خدائے بزرگ دبرترکی وحدانیت کا قرار کرے تمام حالات، قلت و كثرت، قبض وبسط اور جمع و تفرقه ميں تحديث نعمت كرے اور اس حقیقت پریفین رکھے کہ مولائے کریم اپنے فضل و کرم میں اور اضافہ فرمائے گا۔ الله تعالیٰ کی عطا کردہ ان تعمتوں پر ملکت نہ جملائے۔ مالی حقوق و فرائض کو پس پشت نہ ڈالے۔ احکام خداوندی کی پاسداری کرے لیعنی زکوہ، گناهول کا کفاره ، نذر و نیاز ، صدقه ، غرباء کی مدد ـ ضرورت مندول کی اعانت معيبت زدول كى خر كرى جيسے دوسرول كے حقوق كاخيال ركھ جبكه احوال تبدیل ہو جائیں اور حسنات سیئات میں بدل جائیں یعنی کشائش و فراخی کی جگہ غربت وافلاس لے لے اور لوگ مشکلات کا شکار ہوں توان کی خبر گیری کرے۔ اگر نعمت اعضائے جسمانی کی تندرستی کی صورت میں ہو تواس کے شکر کی صورت سے کہ انسان اعضائے جسمانی کواللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری میں صرف کرے۔ اینے آپ کو حرام چیزوں اور گناہ کے کامول سے بچائے۔ نا فرمانیوں اور معصیت شعار پول سے دور رہے شکر نعمتوں کے چھن جانے اور ہاتھ سے چلے جانے کے لے قید ہے گویا شکریانی ہے اور نعمت در خت ہے۔ اور یہ پانی اس کی شاخوں اور پتوں کی نمی کوہر قرار رکھ سکتا ہے۔ ای سے اس پر پھولوں کی زیبائش ہے۔ ذاکقہ کی حلاوت ہے اور ای پانی کی وجہ سے در خت سلامت ہے۔ نعمت کے اس درخت کی مختل میں جو لذت ہے۔ چبانے میں جو سہولت ہے وہ سب ای شکر کے پانی کی وجہ ہے ہے۔ ای در خت کا کچل تندر ستی کا ضامن اور جسم کی نشوه نما کاذر بعہ ہے۔ پھر شکر کی وجہ ہے انسان کے تمام جوارح میں برکت پیدا ہو جاتی ہے اور وہ اطاعت و فرمانبر داری ذکر و اذ کار اور عبادت وریاضت میں مشغول ہو جاتا ہے۔ شکر ہی کی وجہ ہے انسان آخرت میں جنت النعیم میں داخل ہو تاہے اور اس کی بدولت انبیاء و صدیقین ، شھداء و صالحین کی معیت حاصل کرتا ہے۔ادریمی لوگ بہترین دوست ہیں۔اگر انسان ان نعمتوں پر شکر ہجانہ لائے اور مال ودولت کی کثرت، دنیا کی زیب وزینت پر اترانے لگے۔اس سے دھو کہ کھا جائے۔ اس سراب کی چکاچوندہے ، مجل کی اس چک سے ، دولت کے سانپ اور پچھوؤں کی زم ملائم جلد کی خوبصورتی سے مفتون ہو جائے۔اس زہر قاتل سے آئکھیں بدر کر لے۔اس کے مکروفریب دام تزویرسے غاقل دیے خبر ہوجائے تواسے بربادی۔ فقر وفاقه ، د نیامیں ذلت ور سوائی اور آخرت میں عذاب جہنم کامژ دہ سنادو۔

رہاوہ آدمی جو مبتلائے بلاو مصيبت ہے۔ تو بھی مصيبت كى جرم اور معصیت کی عقومت و سزا ہوتی ہے اور کبھی خطاد لغزش کے لیے ذریعہ محش ایک تیسری وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالی اپنے ہدے کو مصیبت میں مبتلا کر کے آخرت میں اعلیٰ در جات اور بلند روحانی مناصب پر فائز فرما تا ہے کیو نکہ وہ چاہتا ہے کہ میر ا بدہ احوال ومقامات کے حامل اولی العلم بندوں کے مقام تک رسائی حاصل کرے اور میرے خصوصی لطف و کرم کا مستحق تھرے اور بیہ بھی ان لو گوں میں شامل ہو جائیں جن پررب ارض وساء کی خصوصی عنایت ہو چکی ہیں اور جنہیں ان کے مولانے مصائب و آلام کے میدانوں میں اینے لطف و کرم کی سوار یوں پر سوار کر کے سیر کرائی ہے اور حرکات و سکنات میں اپنی نگہداشت میں رکھ کر اور لطف و كرم فرماكر انهيں راحت و آسائش مخشى۔ ايسے لوگوں كو مبتلائے مصيبت اس ليے نہیں کیاجا تا کہ وہ ہلائک ہو جائیں اور دوزخ میں پڑے سڑتے رہیں۔بلحہ مصائب و آزمائش کے ذریعے اللہ انہیں ہزرگی عطا فرما تا ہے اور انہیں در جات عالیہ سے نواز تا ہے۔ ان کے ایمان کی حقیقت کو عیاں کر تا ہے۔ انہیں شرک، دعاوی اور نفاق جیسی روحانی آلائش سے پاک و صاف فرماً تا ہے۔ان مصائب کی بھٹی میں ڈال کر انہیں کندن ماتا ہے اور پھر اسر ار و علوم اور انوار و تجلیات ہے ان کے سینوں کو مالا مال کرتا ہے۔ جب ان کا ظاہر اور باطن صاف و شفاف اور اجلے ہو

جاتے ہیں توانہیں دنیاد آخرت میں اپنامقرب بارگاہ ،حاضر باش اور جلیس و ہم نشین بنالیتا ہے۔ یعنی دنیامیں دلی قرب عشتاہے اور آخرت میں جسمانی ک نسین برا ہے مطابقوں ہوئے ہو

ني كريم علي كارشاد كراى -"اَلْفُقُورَاءُ الصَّبُرُ جُلَسَاءُ الرَّحْمٰنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ" كَلِي "الْفُقُورَاءُ الصَّبُرُ جُلَسَاءُ الرَّحْمٰنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ" كَلِي

"صار فقير قيامت كردن الله كي مم نشين مو كي"

اللہ تعالیٰ اپنہ تدے کو مصائب و آلام میں مبتلا کر کے ان کے دلوں ہے میل کچیل دور کرتا ہے۔ انہیں شرک، تعلق بالخلق، اسباب پر ہمر وہے، جھوٹی آرزووں، اور ارادول سے پاک وصاف فرماتا ہے۔ مصائب، دعاوی اور خواہشات نفسانی کے لیے بھٹی کاکام دیتے ہیں کہ سب غش وغل جل کر سونا اپنے اصل رنگ میں سامنے آجا تا ہے۔ انہیں مضائب کے ذریعے انسان کے اندر سے یہ خرابی دور ہو جاتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت محض اس لیے کرے کو اسے بلند در جات، اعلیٰ منازل اور آخرت میں جنت الفردوس کے لدی تعمیں میسر ہوں۔

رہا یہ مسئلہ کہ یہ کیونکر معلوم ہو کہ یہ مصیبت گناہوں کی سزاہے۔
خطاوؤں کی خشش کا ذریعہ ہے بابلندی درجات کا سبب ہے توجب بندہ مصیبت پر
صبر نہیں کر رہا۔ لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کا شکوہ کر رہاہے تو سمجھ لوکہ اسے
گناہوں اور اللہ کی نافر مانیوں کی سزادی جارہی ہے۔

ا الله تعالى جممے پاک ہے۔ و نیائیں دلی قرب سے یہ مراد ہے کہ بندہ و نیائیں قرب ربانی کی وہ کیفیات حاصل منیں کر سکتا جو آخرت میں کر سکتا ہے۔ کیونکہ و نیائیں تو وہ الله تعالی کے جمال کا مشاہدہ ول کی آنکھ سے کر تا ہے جبکہ آخرت میں ظاہری آنکھوں سے جمال خداوندی کا مشاہدہ کرے گا۔ اس لیے فرمایا کہ دنیا میں ولی قرب اور آخرت میں جسمانی قرب کی لذت ہے بمرہ مدر کیا جاتا ہے۔ (متر جم)

٢٠ عمر بن خطاب رضى الله عنه ب روايت كرده ايك حديث كا جزب جيد ديلي نے "الفردوس" ميں ممبر 4993 پردرج فرمايا ب- حضرت عمر فرماتے جي كه رسول الله عليات فرمايا۔ برايك چيز كي چانى ب- اور جنت كي چانى مساكين كى محبت ب- صبر كرنےوالے فقير قيامت كے روز الله كے بم نشين ہو تگے۔ يہ حديث موضوع بے۔

اگر وہ مصائب و آلام کو صبر ہے بر داشت کر رہا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان دراز نہیں کر رہا۔ دوستوں اور پڑوسیوں کے سامنے مصائب کارونا نہیں رورہا اور احکام خداوندی کی ادائیگی اور فرمانبر داری سے ملول نہیں ہوا تو سمجھ لو در دو آلام کفار ہُ سیات ہیں۔ اللہ تعالی اپنے بندے کو ای دنیا میں تکلیف دیکر خطاؤوں سے اسے یاک کرناچا ہتا ہے۔

ے اے پاک کرناچاہتا ہے۔ اگر مبتلائے مصیبت تسلیم در ضاکا پیکر ہے۔ ارض دساء کے خالق اور الہ کے فعل سے دہ طانیت اور سکون محسوس کر رہاہے اور آزمائش میں اپنے آپ کو فٹا کر دیاہے یمال تک کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مصیبت دور ہو جائے اور اطاعت پر کمر بستہ ہے توسمجھ لو کہ اسے اعلیٰ در جات عطاکرنے کے لیے مصائب سے دوچار کیا گیاہے۔

الله كوياد كركه ياد خداوندى تمام غمول سے نجات كاذر لعه ب

حضرت شخ عبدالقادر جيلانى رضى الله تعالى عنه وارضاه في فرمايا كه رسول كريم عليلة كيبيان كرده حديث قدى ب-من شعَلَهُ فركري مِنْ مُساءَ لَتي اَعْطَيْتُهُ اَفْضَلَ مَنْ شَعَلَهُ فركري مِنْ مُساءَ لَتي اَعْطَيْتُهُ اَفْضَلَ مَا اُعْطِي السَّائِلِيْنَ لَي

"جے میرے ذکرنے مجھ سے پچھ مانگنے سے روک دیا۔ میں اسے مانگنے والوں سے بہتر عطاکروں گا"

www.maktabah.org

ا ترفدی کی روایت کردہ حدیث کا ایک طکوا ہے۔ یہ حدیث حضر تا او سعیدرضی اللہ عنہ عدر من اللہ عنہ عدر من اللہ عنہ عدر من اللہ علی سائر الکلام کفضل الله علی سائر الکلام کفضل الله علی حلقه کلام خداوندی کو تمام کلاموں پر اس طرح فضیلت حاصل ہے جس طرح اللہ تعالی کو اپنی مخلوق پر فضیلت حاصل ہے " یہ حدیث حسن غریب ہے۔ دیکھے الجامع المضح نمبر 26-29

اس کی صورت سے ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی بعدے کو اپنا ہمانا جا ہتا ہے اور اسے کسی بلند مقام پر فائز کرنے کاارادہ فرماتا ہے تواسے ایک حالت ہے دوسری حالت کی راہ پر چلاتا ہے۔اسے طرح طرح کی مشقتوں، مصیبتوں اور بلاؤل میں مبتلا کر دیتا ہے۔ غنی کے بعد اس پر فقر مسلط ہو تا ہے اور وہ بقاضاء بشر ی لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ اس پر یہ دروازہ مد کر دیتاہے اور اسے دریوزہ گری کی لعنت سے محفوظ فرمالیتا ہے۔ پھر اسے مجبور کر تاہے کہ وہ لوگوں سے قرض لے پھر قرض لینے سے بھی اسے چالیتا ہے۔اور کسب کی راہ پر ڈال کر اس کیلئے اس راہ کو آسان کر دیتا ہے۔وہ اپنے ہاتھ کی کمائی کھاتا ہے جو کہ سنت طریقہ ہے پھر اس کیلئے کب کو مشکل ہمادیتا ہے اور پیر بات اس کے دل میں ڈال دیتا ہے کہ وہ لوگوں سے سوال کرے۔بذریعہ الهام پیہ تھم دے کربندے کیلئے دوسر ول سے سوال کرنے کو عبادت اور اس کے ترک کو معصیت بنادیتا ہے۔ مخلوق سے سوال کرانے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ اس طریقے سے خواہشات زائل ہو جائیں اور نفس کی سر کشی ختم ہو جائے۔ یہ در حقیقت مرحله ریاضت میں ہے۔ اور اس مرحلے میں مخلوق سے سوال کرنا شرک نہیں بلحه بدے کو بیبتانا مقصود ہے کہ جو کچھ ہو تا ہے باذن اللی ہو تا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اینے بندے کی حالت تبدیل فرمادیتا ہے اور اسے سوال کرنے سے چالیتا ہے اور اسے علم دیتاہے (الهام كرتاہے)كه لوگول سے قرض لے۔اس امر باطني كوبده جانتا ہے۔وہ آگاہ ہوتا ہے کہ بیروسوسہ نہیں بلحہ علیم خدادندی ہے ای لیے نا ممکن ہے کہ بعدہ اس حکم کی خلاف ورزی کرے۔ جس طرح پہلے وہ ما تگنے پر مجبور تھااب قرض لینے پر مجبور ہوتاہے پھر اللہ تعالیٰ اسے قرض سے بھی چالیتا ہے اور اس کے ساری ضرور تول کی خود کفالت کر تا ہے۔ بعدہ دعا کر تا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول کرتا ہے۔اگر دعانہ کرے تو محروم رہتا ہے۔ پھر اے اس حالت سے بہتر حالت کی طرف لے جاتا ہے۔بدہ بربان قال سوال نہیں کرتا بلحہ دل کی زبان ہے اپی ضرور تول کیلئے سوال کر تاہے جب بھی ہدہ دل کی زبان ہے سوال کر تاہے اس کی دعا قبول ہوتی ہے لیکن زبان قال ہے کچھ مانگے تو محروم رہتا ہے۔ ہاں طرح مخلوق ہے کچھ مانگے تو مخلوق اعراض پر تی ہے اور وہ محروم رہتا ہے۔ پھر اللہ تعالی اسے اس سے بھی غنی کر دیتا ہے۔ وہ ہر قتم کے سوال ظاہر کی وباطنی سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس کی ساری ضرور تیں اللہ تعالیٰ بن مانگے پوری فرماتا ہے۔ کھانا، پینا، لباس اور دوسری تمام بخری ضرور تول کیلئے نہ اسے سوچنا پڑتا ہے اور نہ محنت کر نا پڑتی ہے۔ سب ضرور تیں خود مخود پوری ہوتی جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ بندے کا کار سازین جاتا ہے اور اسے کسی کی ضرورت نہیں جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ بندے کا کار سازین جاتا ہے اور اسے کسی کی ضرورت نہیں بہتی جیساکہ ارشاد خداوندی ہے۔

إِنَّ وَلِيُّ اللهُ اللَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُو يَتَوَلَّى الصَّالِحِيْنَ (الاعراف: 196)

پس اس وقت الله تعالی کابه ارشاد متحقق ہو تا ہے۔ کہ "جس کو میری یاد فے میری بادگاہ میں سوال کرنے سے مشغول رکھا میں اسے ما مگنے والوں کوجو دیتا ہوں اس سے بہتر عطاکر دل گا"۔

کی حالت فناہے جو اولیاء اور ابدال کے احوال کی غایت ہے پھر بھی امور تکوینیہ بندے کے سپر د ہو جاتے ہیں اور وہ باذن خداو ندی کلمہ کن ہے جو چاہتاہے کر تاہے۔اللہ کر یم کاکسی آسانی کتاب میں ارشادگر امی ہے۔اے ابن آدم میں اللہ ہول میرے سواکوئی معبود نہیں۔ میں کسی چیز کو کہتا ہوں ہو جا تو دہ ہو جاتی ہے۔میری اطاعت کر میں تمہیں وہ ر تبہ دو نگا کہ جب تو کسی چیز کے بارے کے گاہو جاتو وہ ہو جائے گی۔

موس پرستی سے اجتناب لازم ہے

حضرت فيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضاه نے فرمايا:

خواب میں ایک بوڑھے شخص نے مجھ سے پوچھا۔ کو نسی چیز بندے کو حق تعالیٰ کے قریب کرتی ہے۔ میں نے جواب دیا کہ اس کی ایک ابتداء ہے اور ایک انتاء۔
اس کی ابتداء زھد دورع ہے جبکہ انتا، تسلیم ورضا اور توکل ہے۔
سوچ اچھی ہو تو عمل کیلئے رہنمائی ملتی ہے

حضرت شیخ رضی الله تعالیٰ عنه دارضاه نے فرمایا : مؤمن کو چاہیے که پہلے دہ فرائض کی ادائیگی سے سبکدوش پہلے دہ فرائض کی ادائیگی میں مشغول ہو۔جب فرائض کی ادائیگی سے سبکدوش ہو جائے تو پھر نوا فل ادر متحبات کی فکر کر لے۔

جب تک اس پر عائد فرائض کی ادائیگی مکمل نہیں ہوتی اس کا سنن میں مشغول ہونا حمالت اور رعونت ہے آگر وہ فرائض کو چھوڑ کر سنن و نوا فل میں مشغول ہوا تو یہ بھی مقبول نہیں ہو نگے اور اس کی اہانت ہو گی۔

اس کی مثال اس آدمی کی سی ہے جےباد شاہ اپنی خدمت کا تھم دیتا ہے اور وہ شخص باد شاہ کی خدمت میں جت جاتا ہے۔ وہ شخص باد شاہ اس سے خادم اور زیر دست کی خدمت کو ترجیح دی۔ خدمت کو ترجیح دی۔

حضرت على رضى الله تعالى عنه سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول الله علیہ نے فرمایا:

إِنَّ مُصَلِّ النَّوَافِلِ وَعَلَيْهِ فَرِيْضَةٌ كَمَثْلِ اِمْرَأَةٍ حَمَلَتْ فَلَمَّ مُصَلِّ النَّوَاقِ حَمَلَتْ فَلَمَّ دَاتُ حَمْلِ وَلَاهِيَ فَلَمَّا دَنَا نَفَاسُهَا اَسْقُطَتْ وَلَاهِيَ ذَاتُ وَلَدِ. كَذَالِكَ الْمُصَلِّيْ لَايَقْبَلُ اللهُ لَهُ نَافِلُةً حَتَّى يُؤَدِّي الْفَرِيْضَةَ لَى

"فرض چھوڑ کر نوافل اداکرنے دالا اس حاملہ عورت کی مانند ہے جس کی مدت ولادت قریب آئے تواس کا حمل ساقط ہو جائے۔ نہ وہ حاملہ شار ہو اور نہ ہی ہے کی مال۔ اس طرح جب تک نمازی فرائض ادا نہیں کرتا اس کی نفلی عبادت بارگاہ خدادندی میں قبول نہیں ہوتی "

نمازی کی مثال تاجر کی ہے کہ جب تک دوراس المال حاصل نہیں کر لیتا نفع حاصل نہیں کر سکتا۔

اس طرح جو شخص سنت چھوڑ کر ان نوا فل کی ادائیگی میں مشغول ہو جاتا ہے جن کی ادائیگی میں مشغول ہو جاتا ہے جن کی ادائیگی فرائض پر مرتب نہیں ہوتی۔ اور ندانہیں چھوڑنے سے فرائض میں نقص آتا ہے اور ندانہیں اداکرنے کا تاکیدی حکم دیا گیا ہے تواس کے نوا فل قبول نہیں ہوتے۔

حرام اور شرک باللہ کر ترک کرنا۔ خدائی فیصلوں پر اعتراض نہ کرنا۔ مخلوق کی فرمانبر داری اوراطاعت سے اجتناب کرنالوراللہ تعالیٰ کے تھم اوراس کی اطاعت سے روگروانی کارویہ چھوڑ دینافرص ہے۔ نبی کریم علیات کاارشادگرامی ہے۔ لطاعت سے روگروانی کارویہ چھوڑ دینافرص ہے۔ نبی کریم علیات کاارشادگرامی ہے۔ لاحکانی ا

"خالق کی نافرمانی کڑے مخلوق کی فرمانبر داری کا کوئی جواز نہیں"

عاشق کی آنکھ کاسر مہ صرف بیداری ہے

حفزت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه ارشاد فرماتے ہیں۔ جسنے بیداری پرجو ہوشیاری کا موجب ہے نیند کوتر جیج دی اس نے نمایت ہی ناقص چیز کا امتخاب کیا۔ یول سمجھیے کہ اس نے موت کا انتخاب کیا۔ اور تمام

ا مند امام احمد ج 131/1 راوی حفرت علی رضی الله تعالی عنه "المصنف" ج 546/12 راوی حضرت علی رضی الله تعالی عنه "المصنف" ج

مصالح پر غفلت کوتر جیح دی۔ کیونکہ نیند موت کے متر ادف ہے ای لیے اللہ تعالیٰ سجانہ نیند کے نقص سے پاک ہے۔ ملائکہ جو بارگاہ خداد ندی کے حاضر باش ہیں وہ نیند سے پاک ہیں۔ اہل جنت جو بلند ترین مناصب ، پاک و نفیس اور برے دیے والے مقام پر فائز ہوتے ہیں اس لیے انہیں بھی نیند سے پاک کر دیا گیا ہے۔ کیونکہ نیند نقص ہے۔ اور جنتی نقائص سے پاک و منزہ ہیں۔

ساری بھلائیال بیداری میں ہیں۔اور تمام شر نینداور غفلت میں ہے۔
جس نے خواہش نفس کی شخیل کی۔زیادہ کھایا، زیادہ پیااور پڑا سو تار ہادہ بہت نادم
ہوااور بھلائی اس کے ہاتھ سے چھن گئی۔ جس نے حرام سے تھوڑاسا کھالیادہ
اس شخص کی مانند ہے جس نے خواہش نفس کے زیر اثر بہت کھایا۔ کیونکہ حرام
ایمان کیلئے تجاب ہے لیاور باطن کیلئے تاریکی ہے۔مثلا شراب عقل کو تاریک کر
دیت ہے اور اسے ڈھانپ لیتی ہے۔ پس جب ایمان ظلمت میں چلاگیا تونہ نمازرہی
نہ عبادت اور نہ ہی اخلاص کا وجو د باقی رہا۔

مگردہ جس نے زیادہ کھایا گر اللہ تعالیٰ کے تھم سے تودہ تھوڑا کھانے دالے کی طرح ہے اور چاہتا ہے کہ عبادت میں نشاط وقوت حاصل رہے۔ حلال نور علی نور ہے۔ اور حرام ظلمت ہی ظلمت حرام میں خیر کا کوئی پہلو نہیں۔ تھم اللی کے بغیر ہوائے نفسانی کے زیر اثر حلال کا زیادہ کھانا یا حرام کھالینا نیند کا موجب بنتا ہے اور نیند میں کوئی بھلائی نہیں۔

## ہر شخص اپنے محبوب کا قرب جا ہتاہے

حفرت شخر صی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا :الله تعالی سے تیرے تعلق کی صرف دوصور تیں ہو سکتی ہیں۔ایک توبید کہ تواللہ تعالی سے غائب اور بعید ہواور دوسر سے بید کہ تواللہ تعالی سے واصل اور قریب ہو۔

ا حضرت محل تستری رحمة الله علیه کاار شاد ب چار خصائل کے بغیر بندہ حقیقت ایمان کو منبی پہنچ سکتا۔ فرائض کو سنت طریقے سے اداکرے۔ تقوی کو ملح ظار کھتے ہوئے طال کھائے۔ ظاہر وباطن تمام نواہی سے اجتناب کرے اور موت تک ان خصائل حمیدہ پرکاربند رہے۔

اگر تواللہ تعالی سے غائب اور دور ہے توسوچ کہ آخر کیوں تو قرب حق
کی نعمت سے محروم ہے۔ کیوں مجھے دائمی عزت، لبدی نعمت اور کھایت کبریٰ
حاصل نمیں۔اور کیوں تواتنی بردی نعمتوں کو حاصل کرنے میں سستی اور کا ہلی
کر رہا ہے کیوں تو دنیاو آخرت کی سلامتی، غنی اور بے در لیخ نعمتوں کو حاصل
کرنے سے غافل بیٹھا ہے۔

اٹھ اور اپنے دونوں پروں کے ساتھ اس کی طرف محو پرواز ہو۔ یعنی ایک تو حرام اور مباح لذات وشھوات اور راحتوں کو ترک کر دے اور دوسرے مصائب و آلام کوبر داشت کر۔ دنیاواُ خرکا کی آر زوں ، تمناؤں اور خواہشوں کو چھوڑ کر مخلوق سے قطع تعلقی اور عزبیت کی راہ اضیار کر اور اسی راہ پر اس وقت تک کار ہندرہے جب تک اللہ کا قرب اور وصال حاصل نہیں ہوجا تا۔

اللہ تعالیٰ کا قرب اور وصال پالیا تو گویا تیری ساری تمنائیں پوری ہو
گئیں۔ اور بردی بررگی و کمال عزت حاصل ہوگئی۔ اور اگر تو مقربین بارگاہ اور خدا
رسیدہ لوگوں میں سے ہے۔ یعنی وہ جو عنایت ربانی کے دریافتہ اور رعایت خداد ندی کے تکمداشتہ ہیں۔ جنہیں جذبہ محبت نے اپنا بنا لیا ہے اور رحمت و
رافت پروردگار نے پالیا ہے تو درگاہ رہ بیت کے آداب کا خیال رکھ اور اس نعمت
وحالت پر مغرور نہ ہو کہ کہیں حقوقِ خداو ندی کی ادائیگی میں کو تاہی ہو جائے اور
عبادتِ اللی میں غفلت کا شکار محمرے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ جمالت، ظلم اور عجلت
عبادتِ اللی میں غفلت کا شکار محمرے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ جمالت، ظلم اور عجلت
جیسی بھری کمزور یوں کی طرف ماکل ہو کر سوئے ادبی کا مر تکب محمرے۔ اللہ
حیسی بھری کمزور نوں کی طرف ماکل ہو کر سوئے ادبی کا مر تکب محمرے۔ اللہ

وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلَمُوهُمَّا جَهُولًا (الاحزاب:72)
"اورا لهالياس كوانسان نے بيشک يه ظلوم بھى اور جہول بھى"
وكانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا (الاسراء:11)
"اور (حقيقت يه ہے كه) انسان براجلد باز (واقع ہوا) ہے"

اپے دل کی حفاظت کر۔ایبانہ ہو کہ تو پھر سے مخلوق، حرص و حوا۔
جھوٹی آرزوں،ارادوں،اختیاراور تدبیر کی طرف اکل ہو جائے جے تو چھوڑ چکا
ہے اور مصائب و آلام پربے صبر کی کرنے گئے اور فعلِ خداد ندی پر موافقت اور
رضا کو چھوڑ دے۔اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے کلیۃ سپر دکر دے جس طرح کہ
چوگان کی بال گھڑ سوار کے سامنے بے اختیار ہوتی ہے وہ اسے جس سمت چاہتا ہے
لے جاتا ہے۔ میت غسال کے ہاتھوں میں یاشیر خوار چے دایہ اور اپنی مال کی جھولی
میں بے حس و حرکت پڑا ہوتا ہے۔

غیر اللہ ہے آئکھیں بیر کر لے۔ تیری نظروں میں غیر کا دجود ہی نہ رہے۔ نہ دہ نفع و نقصان کا مالک ہو اور نہ منع و عطاکا مختار۔ مصائب و آلام کے وقت ساری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کی لا تھی خیال کر کہ یہ ضربات لا تھی کے اختیار سے شیں بائحہ اللہ کر یم کے اختیار سے لگ رہی ہیں۔ اور نعمت و عطاکے وقت خلق کو قدرت کا ہاتھ یقین کر کہ یہ لقمہ مجھے اس کے کرم سے مل رہا ہے نہ کہ مخلوق کی مہر بانی ہے۔

### زہد ظاہر دنیاکا کمال اور باطن میں آخرے کاشرفے

حضرت مینخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : زاہد کوترک د نیالذت ہائے د نیاپر دومر تبہ ثواب ماتاہے۔

ایک تواس وقت جبوہ دنیا کوترک کرتا ہے۔ اور دنیای کی چیز کواپی خواہش اور ارادے سے حاصل نہیں کرتابہ اس کو صرف اللہ تعالیٰ کے تھم کی اطاعت میں قبول کرتا ہے۔ اس جب وہ اپنے نفس کا دشمن بن جاتا ہے اور خواہش نفس کی مخالفت کرتا ہے تواہل شخقیق اور اہلِ ولایت میں شار ہونے لگتا ہے۔ اور ابدال وعارفین کے زمرے میں شامل ہو جاتا ہے۔ ایسے میں اسے اخذ دنیا کا تھم ملتا ہے۔ اور اس پر دنیاوی نعمتوں سے لطف اندوز ہونا لازم ہو جاتا ہے۔ کیونکہ بارگاہ خداوندی ہے دنیا کی تعمین اس کی قسمت ٹھرتی ہیں اور ہندے پر لازم ہو جاتا ہے کہ وہ ان سے مخطوظ ہو۔ کیونکہ کسی دوسرے کاان پر حق نہیں رہتا۔ اب اس کے برعکس ہونا ممکن نہیں۔ کیونکہ قلم نے جو لکھنا تھاوہ لکھ چکی اور اللہ کریم کے علم سابق ہیں ہندے کا حصہ اس کے لیے مقرر ہوچکا ہے۔

پس بندہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی جاآدری کرتے ہوئے دنیائی نعمتوں کو قبول کر تا ہے یا اللہ تعالیٰ کے تھم کی جاآدری کرتے ہوئے دنیائی نعمتوں سے قبول کر تا ہے یا اسے یہ علم دیاجا تا ہے اور دہ نقد بر کے ہاتھوں مجبور ال نعمتوں سے الطف اندوز ہو تا ہے۔ دہ یہ سب کچھ اپنی خواہش اور ارادے سے نہیں کر تابلحہ فعل خداد ندی اس میں جاری ہو تا ہے اس لیے اسے دگنا تواب ماتا ہے۔ کیونکہ یا تو دہ اللہ کے تھم کی پیروی کررہا ہو تا ہے۔ یا فعل خداد ندی کی موافقت کررہا ہو تا

ہے جوبندے میں جاری وساری ہے۔

اگر کوئی نیے سوال کرنے کہ اس آدمی کو دگنا ثواب کینے مل سکتا ہے حالا نکہ بقول آپ کے دہ بلند ترین مقام پر فائز ہے۔ اس کا شار ابدال دعار فین میں ہو تاہے۔ جن کے اندر فعل خداد ندی جاری وساری ہے۔ جو خلق ، ہواوھوس اور ارادے ، تمنادؤل۔ آر زؤول اور نیک اعمال پر کسی معاوضے سے فانی ہیں۔ جن کی نظر میں سب عباد تیں ساری اطاعتیں محض اللہ عزوجل کا فضل و کرم ، اس کی نظر میں سب عباد تیں ساری اطاعتیں محض اللہ عزوجل کا فضل و کرم ، اس کی رحمت اور توفیق ہے۔ اور وہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بعدے ہیں اور بعدہ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اور بعدہ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اور این مرکب کے ہو سکتا ہے مالک کی ملکیت ہو تا ہے۔ ایسے محض کے بارے یہ کہنا کیو نکر جی جموسکتا ہے کہ اس کو ثواب ملتا ہے حالا نکہ وہ اپنے فعل پر کسی ثواب اور معاوضے کا طالب نمیں۔ اس کی اپنے عمل پر نظر ہی نمیں۔ بلحہ وہ اپنے آپ کو معاوضے کا طالب نمیں۔ اس کی اپنے عمل پر نظر ہی نمیں۔ بلحہ وہ اپنے آپ کو معاوضے کا طالب نمیں۔ اس کی اپنے عمل پر نظر ہی نمیں۔ بلحہ وہ اپنے آپ کو معاوضے کا طالب نمیں۔ اس کی اپنے عمل پر نظر ہی نمیں۔ بلحہ وہ اپنے آپ کو نکار وُ خلا کُل اور اعمال سے تھی دست خیال کر تاہے ؟

تواس کے جواب میں کہا جائے گاکہ کی صد تک توبہ صحیح ہے کہ مدہ کی تواب کا مستحق نہیں مگر اللہ تعالی کریم ہے وہ اپنے فضل و کرم سے بندے کو اپنا

قرب بختا ہے۔ اسے نعموں سے نواز تا ہے۔ خود ہی اس کی تربیت فرما تا ہے اور لطف و کرم اور رحمت ورافت کرتے ہوئے اس کی گلمد اشت کرتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ بعد ہو نیاوی حاجوں اور نفسانی مصلحوں سے ہاتھ روک لیتا ہے اور آخرت کی نعموں کا طالب بن جاتا ہے اور شیر خوار بچ کی طرح اپنی ضروریات کے لیے تگ و دو نہیں کر تا اور دفع شر میں اپنی ذات پر بھر وسہ نہیں کرتا تو اللہ تعالی محض اپنے فضل سے اس کی تمام ضرور توں کو پورا کرتا ہے۔ اور جس طرح مخلوق کے دل میں اپنے اس بعدے کی محبت ڈال دیتا ہے۔ ہر محض اس پر مہر بان ہو جاتا ہے۔ اس سے رافت ورحمت کا سلوک کرتا ہے اس کی محلائی کا خواہاں ہو جاتا ہے۔ اس سے رافت ورحمت کا سلوک کرتا ہے اس کی محلائی کا خواہاں ہو تا ہے۔

ای طرح دنیای ہر فانی چیز کواللہ تغالی کے امر اور فعل کے بغیر حرکت نہیں ہوتی۔ اللہ کریم دنیاد آخرت میں اپنے بعدے کو نواز تاہے۔اس سے تمام تکالیف کواپنے فضل دکرم سے دور کر تاہے۔اور یہ سب بلااستحقاق محض فضل خداد ندی سے ہو تاہے۔رب قددس کا ارشادہے۔

إِنَّ وَلِيَّ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَاتَ وَهُوَ يَتُولَٰى الْكَتَاتَ وَهُوَ يَتُولَٰى الصَّالِحِيْنَ (الاعراف: 196)

"یقیناً میرا حمایتی اللہ ہے جس نے اتاری یہ کتاب اور وہ حمایت کرتاہے نیک بندول کی"

## اس کانہ دیناعطااور اس کی ابتلاءر حمت ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : الله تعالی الله ایمان میں سے اپنے محبوب مدول اولیاء و عار فین کو مصائب و آلام سے دوچار کرتا ہے تاکہ بیہ لوگ اس کی بارگاہ میں دست سوال دراز کریں اور وہ کریم پروردگاران کی دعاؤول کوشر ف قبولیت بخشے۔ پس جب بیہ لوگ الله تعالیٰ کی

بارگاہ میں سوال کرتے ہیں تواللہ تعالیٰ ان کی دعا کی قبولیت کو پہند فرما تاہے تاکہ صفت جودو کرم کوان کاحق عطا کرے کیونکہ جب بند ہ مؤمن اللہ تعالیٰ ہے سوال کر تا ہے تو یہ دونوں صفتیں مطالبہ کرتی ہیں کہ ان کی دعا قبول ہو۔ بھی ابیابھی ہو تاہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اہل اللہ سوال کرتے ہیں کیکن فوری طور یراس کی مقبولیت کااندازه نهیں ہو تا۔اس کی وجہ عدم قبولیت اور محرومی نهیں بلحه نقتر برایزدی اے کسی دوسرے وقت کے لیے مخصوص کر چکی ہے۔اس لیے مصيبت کے وقت بندے کو آواب خداوندی کا لحاظ رکھنا جاہے۔اورانے گناہوں یر نظر رکھنی جاہے کہ کمیں ظاہر میں باباطن میں اس سے کوئی خطا سرزونہ ہو جائے۔ اور امر خداوندی کو ترک نہ کر بیٹھ اور اس سے مناطی کا ارتکاب نہ ہو جائے۔اسے خیال رکھنا جاہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے خلاف کوئی سوال نہ کر بیٹھے۔ کیونکہ بندہ ایخ گناہول کے باعث مبتلائے مصیبت ہو تا ہے۔ پس اسے چاہے کہ دعا کرے۔اگر مصیبت ہے نجات مل جائے تو بہت اچھاورنہ اس کی بارگاہ میں دست دعادراز کیے رکھے کیونکہ ممکن ہے یہ مصیبت محض اس لیے ہو كه بنده اس كى بارگاه ميں سوال كرتا رہے۔اگر دعاكى قبوليت ميں تاخير ہوجائے تو اس کوالزام نمیں دیناجا ہے جیساکہ ہم نے بالتفصیل بیان کیا ہے۔ الله تعالیٰ کا شکر ہی بہتر ہے

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : الله تعالی سے مانگو که وہ تمہیں اپنے فیصلے پر سر تشکیم خم کرنے اور اپنے فعل میں فنا ہونے کی توفیق مخش دے۔ کیونکہ یمی سب سے برسی درگاہ خداوندی کا سب سے جو فوراً اس د نیامیں بندے کو عطاکر دی جاتی ہے۔ یمی درگاہ خداوندی کا سب سے برادروازہ اور بندہ مؤمن سے الله تعالی کی محبت کاذر بعہ ہے۔ پس جے الله تعالی محبوب رکھتا ہے اسے د نیاو آخرت میں عذاب نہیں دیتا۔ تشکیم ورضا ہی میں تعالی محبوب رکھتا ہے اسے د نیاو آخرت میں عذاب نہیں دیتا۔ تشکیم ورضا ہی میں

قرب و وصال اللی ہے ای ہے اطمینان کی دولت ملتی ہے۔ خواہشات نفس کی طلب میں مشغول نہ ہو جاؤ۔ جو چیز تمہاری قسمت میں نہیں یا قسمت میں لکھی جا چکی ہے اس کے لیے سر گر دان نہ پھرو۔ کیونکہ جو مقدر میں ہے ہی نہیں اس کی طلب میں سر گردال رہنا حماقت رعونت اور جمالت ہے۔جوچیز قسمت میں نہیں اسے کی تلاش میں سر گردانی سب سے بوی سزا ہے۔اور جو چیز مقدر میں ہے اس کے لیے تک درو محض حرص دھوااور عبودیت، محبت اور حقیقت میں شرک ہے۔ کیونکہ غیر اللہ میں مشغولیت شرک ہے۔ دنیاکاطالب اللہ کی محبت اور دوستی میں سیا نہیں ہو تا۔ کیونکہ محبوب کے ہوتے ہوئے جو کسی غیر کی سنگت اختیار کرتا ہے کذاب ہے۔ اینے عمل پر معاوضہ طلب کرنے والا بھی مخلص نہیں۔ مخلص ہدہ صرف وہ ہے جواللہ تعالیٰ کی عبادت صرف اس نیت ہے کر تاہے کہ ربوبیت کاحق ادا ہو جائے۔ اور اس خیال ہے۔ کہ رب العزت مالک حقیقی ہے اور بندے کی عبادت اس کاحق ہے کیونکہ وہ جانتا ہے اللہ عزوجل اس کامالک ہے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کی اطاعت و فرما نبر داری کی جائے اور حق بندگی اوا کیا جائے۔ بندے کی ہر چیز ،اس کی حرکات و سکنات ،اس کے کسب و کمال حتی کہ بدہ خود اور اس کے پاس جو کچھ ہے اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہے۔ جیساکہ ہم کئی مقامات پر بیان کر چکے ہیں کہ بعدے کی تمام عبادات اللہ کے فضل و کرم اور توفیق سے ہیں اگروہ قوت و طاقت عطانہ کر تا توہندہ ان عبادات کو کیسے بجالا سکتا تھا۔ پس اس کر یم کا شکر کرنا د نیاوی و آخروی عوض وجزاء سے زیادہ بہتر واولی ہے۔ تعجب ہے تو حظوظ دنیامیں مشغول ہے حالانکہ تودیچے رہاہے کہ خلق کثیر کو جوں جول خطوظ دیناولنت ہائے د نیازیادہ ملتے ہیں۔ جو ل جول دنیا کی تعتیں اور دولت زیادہ ملتی ہے وہ اللّٰدرب العزت پر زیادہ ناراض ہوتے جاتے ہیں۔ ان کی ب آرامی اور بے چینی میں اصافہ ہوتا جاتا ہے۔ جول جول تعتیں بر حتی ہیں تول تول كفر ان نعمت ميں اضافه هو تا ہے۔ اد هر دولت ميں اضافه موااور اد هر

هموم و غموم کے بادل گرے ہو گئے۔جس قدر دولت دنیا اکٹھی ہوئی ای قدر دوسروں کے مقدر کو حاصل کرنے کا حرص بردھ گیا۔ دنیا دارسب پچھ ہونے کے باوجوداینے آپ کو حقیر اور چھوٹے خیال کرتے ہیں اور ان کے پاس جو پچھ ہے اہے بے وقعت مسجھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ دنیا کی ساری دولت ان کی تجوریوں میں جمع ہو جائے۔ ان کے خیال میں دوسروں کی دولت زیادہ ہے۔ ای لیے وہ دوسر وں سے مرعوب ہوتے ہیں اور احساس محروی انہیں پریشان رکھتا ہے۔ ائی لیے وہ دوسر دل محے مقدر میں لکھے مال و دولت کے خواہاں ہوتے ہیں اور اسے حاصل کرنے میں اپنی عمریں ضائع کر دیتے ہیں۔ان کی تمام بدنی استعدادیں دنیا کے ایند ھن کو جمع کرنے میں صرف ہوتی ہیں۔ وہ ای راستہ پر سریٹ دوڑتے رہتے ہیں حی کہ عمر تمام ہو جاتی ہے اور مال برے کا موں میں خرچ ہو جاتا ہے۔ ونیا کماتے کماتے ان کے جسم تھک کر چور ہو گئے۔ جبین عرق آلود اور نامہ اعمال میاہ ہو جاتے ہیں۔ گناہوں کی کثرت ہو جاتی ہے۔ مال کی طلب میں کبائر کا ار تکاب ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام کی پیروی کی سعادت سے محروم رہتے ہیں اور مفلس وب نواخالی ہاتھوں دنیاہے کوچ کرتے ہیں۔ندونیا کی زیب و زینت سے لطف اندوز ہو سکتے ہیں اور نہ ہی آخرت کی لبدی نعمتوں سے پچھ حصہ یاتے ہیں۔ دنیابھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ شیس آتی۔اللہ تعالیٰ کی عبادت کر کے اس کے لکھے پر شکرنہ کیااور دوسرول کی قسمت کے نوشتے سے بھی محروم فسیس رے۔ یہی لوگ پوری مخلوق میں سب سے زیادہ جاہل ، اخمق اور عقل وبھیر ت ے محروم حنین اور کینے ہیں۔اگریہ اللہ تعالیٰ کے فیلے پر راضی رہتے۔اللہ کی عطایر قناعت کرتے اور اپنے مالک کی اطاعت و فرمانبر داری میں لگے رہتے توبے منت غیر بردی آسانی ہے اپنا مقصود یا لیتے اور جب د نیا ہے دار آخرت کو جاتے تو مام اداور کامیاب ہوتے۔

الله تعالیٰ ہمیں اور آپ سب کو صبر ور ضاکی توفیق دے۔ہم اس کی رضا

کے طالب رہیں۔ ای سے حفظ وامان طلب کریں اور نیک کاموں کی توفیق چاہیں جن سے دہراضی اور خوش ہو۔

اس کی طرف سفر کر کہ وہاں وہ نعمتیں ہیں جونہ کسی آنکھ

نے دیکھی ہیں اور نہ کسی کان نے ان کے بارے ساہے:

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا جو آخرت کااراده رکھتا ہے اس پر لازم ہے کہ دنیامیں زمداختیار کرے۔اور جس کا مقصود الله تعالی ہے اس پر لازم ہے کہ وہ آخرت سے بھی قطع تعلقی برتے۔وہ دنیا کو آخرت کیلئے اور پھر آخرت کو اپنے رب کیلئے چھوڑ دے۔

جب تک اس کے دل میں دنیا کی شہو توں اور لذتوں ہے ایک لذت و شہوت بھی پائی جارہی ہے یاد نیا کی راحتوں میں سے کوئی ایک راحت پائی جارہی ہے وہ حقیقی زاہد نہیں ہو سکتا۔ مثلا کھانے پینے، لباس، نکاح رہائش سواری، ولایت وریاست، اور دوسر ہے علوم و فنون مثلا فقہ لیکن اس قدر کہ عبادات خمسہ کی ادائیگی ہو سکے، روایت حدیث، مختلف روایتوں سے قرائت قرآن علم نحو، لغت، فصاحت وبلاغت روائیوں سے قرائت کے جانے اور عافیت کے آنے سے متعلقہ علم ۔ الن کے علاوہ سے نقصان چنے اور نفع حاصل کرنے سے متعلق علم ان تمام لذت ہائے و نیاسے جب تک اپنے دل کو خالی نہیں کر لیتا اللہ نقالی کا سچاطالب کملوانے کا مستحق نہیں بن سکتا۔ کیونکہ ان تمام چیز وں سے نفس لذت محسوس کرتا ہے۔ انسان کی طبیعت ان سے موافقت اختیار کرتی ہے۔ طبعاً لذت محسوس کرتا ہے۔ انسان کی طبیعت ان سے موافقت اختیار کرتی ہے۔ طبعاً اسے ان چیز وں سے راحت ملتی ہے۔ وہ انہیں اپنے لیے پیند کرتا ہے۔ ان تمام کا تعلق د نیاسے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ یہ چیزیں ہمیشہ اسے میسر رہیں۔ وہ ان تعلق د نیاسے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ یہ چیزیں ہمیشہ اسے میسر رہیں۔ وہ ان تعلق د نیاسے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ یہ چیزیں ہمیشہ اسے میسر رہیں۔ وہ ان سے سکون اور طمانیت محسوس کرتا ہے۔

زاہد کوچاہیے کہ وہ ان تمام چیزوں کاخیال ول سے نکال چھنکنے کی کوشش

کرے اور نفس کومائل کرے کہ وہ ان چیزوں کا ازالہ کرے عدم اور افلاس و فقر دائی پر راضی رہے۔ اور دل میں ذرابر ابر بھی دنیا کی خواہش باقی نہ رہے تاکہ وہ واقعی زاہد فی الدنیا کے مرتبے پر فائز ہو جائے۔

اگر وہ واقعی زاہد بن جائے گاتو دل غم واندوہ سے خالی ہو جائے گااور اس کا باطن ہر قتم کی تکلیف سے محفوظ ٹھہرے گا۔ اسے پھر دنیا کی لذتوں سے کوئی تعلق خاطر نہیں رہے گاوہ صرف اللہ عزوجل سے مانوس ہو گااور صرف ای سے راحت و سکون محسوس کرے گا۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ کاار شادگر ای ہے۔

الذهد في الدنيا يريح القلب و الجسدا

"دنيامين زمر قلب وجال كيلي باعث راحت ب"

جب تک دل کے میں دنیا کی کوئی بھی خواہش ہے حزن و ملال اور خوف وہراس ہے مفر شمیں۔ یہ ہو ہی شمیں سکتا کہ دل میں دنیا ہسی ہواور انسان ذکیل وخوار نہ ہو۔ یہ حجاب اکبر ہے۔ دنیا کی محبت قرب اللی سے مانع ہے۔ یہ ایساد ہرز پردہ ہے جب تک اس کو ہٹایا شمیں جا تا اللہ تعالیٰ کاوصال ممکن نہیں ہو سکتا۔ اور اس حجاب کے سرکنے کی صرف ایک ہی صورت ہے کہ دنیا کی محبت کامل طور پر زائل ہو جائے اور سارے علائق ناپید ہو جائیں۔

پھر آخرت میں زہدگی باری آتی ہے۔ انسان کیلئے ضروری ہے کہ وہ در جات، منازل عالیہ ، حورو قصور۔ مراکب دہسا تین۔ بہترین گھر اور خوصورت پاکیزہ خدام ، خلعتیں اور زیورات کھانے پینے کی چیزیں اور دوسری کئی نعمیں جواللہ تعالیٰ نے اپنے ایماندار بندول کے لیے تیار کرر کھی ہیں۔ انسان اپنے عمل پر کسی فتم کی جزاء اور اجر کا طالب نہ ہونہ دنیامیں کسی صلہ کا خواہاں ہواور نہ آخرت میں

+ راوی حضرت الد ہر بیدرضی الله عند"الاوسط"از طبر انی بید حدیث ضعیف ب-

ا الترغيب والترهيب "از\_المنذرى - حديث نمبر 4697 -

پس ایسے میں بند ہمؤ من اللہ تعالیٰ کوپالیتا ہے۔ تب اللہ تعالیٰ اپنی بندے پر رحمو کرم فرماتے ہوئے اسے پور اپور الجرعطا فرما تا ہے۔ اپنا قرب ووصال بختا ہے۔ نظر النفات سے نواز تا ہے۔ اور انواع واقسام کی نعمتوں سے مالامال کرتا ہے جیسا کہ پرور دگار عالم کی عادت ہے کہ اپنے رسولوں، نبیوں ولیوں۔ دوستوں اور دین متین کے عالموں کو نواز تا ہے۔ پس بندہ مؤمن اللہ تعالیٰ کے حکم سے پوری زندگی روحانی طور پر ترقی کر تار ہتا ہے اور روز پروز اس کی نعمتوں میں اضافہ ہو تار ہتا ہے۔ پھر اسے وار آخرت کی طرف منتقل کیا جاتا ہے تو وہاں وہ ایسی نعمتیں پاتا ہے جو نہ کسی آنکھ نے دیکھی ہے۔ نہ کسی کان نے سی ہیں اور نہ کسی انسان کے دل میں کھئی ہیں۔ ان نعمتوں کو سمجھنے سے عقلیں قاصر ہیں اور ان کی تعریف سے قلم درماندہ ہیں۔

# ا پے نفس کو چھوڑ دے اور میری جناب میں حاضر ہو جا

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: حظوظ نفس کاترک تین مرحلوں میں شکمیل پزیر ہو تاہے۔

پہلا مرحلہ تو یہ ہے کہ بندہ اپنی طبیعت کے تاریک راستہ پر چل رہا ہو تا ہے۔ وہ ہاتھ پاؤل مار تا ہے لین کوئی راہ سجائی نہیں دیتا۔ ہر کام طبیعت کے اقتضاء کے مطابق سر انجام دیتا ہے۔ اس کے سامنے نہ اللہ تعالیٰ کی بندگی ہوتی ہے اور نہ کوئی دوسر کی حد جو اسے بھطنے سے بچالے۔ سرگر دانی اور بے راہ روی کے عالم میں اللہ کر بم اس پر نظر رحمت فرما تا ہے اور اپنے محبوب بندوں میں سے کی کواس کی رہنمائی کیلئے بھے دیتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اس پر دوسر ا کرم یہ ہو تا ہے کہ ضمیر اور وجدان کی صورت میں دوسرا واعظ اس کی رہنمائی کیلئے مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجدان اسے راہ متقمے پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجدان اسے راہ متقمے پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ نفس اور طبیعت کے خلاف اس کی مدد کرتے ہیں اور اس پر بیات عیال کرتے ہیں اندس اور طبیعت کے خلاف اس کی مدد کرتے ہیں اور اس پر بیات عیال کرتے ہیں

کہ نفس کی موافقت اور شریعت کی مخالفت عیب ہے یوں بندہ اپنے تمام تصرفات میں شریعت کی پاندی کرنے لگتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا فرمانبر دار بندہ بن جاتا ہے۔ شریعت کے ساتھ قائم طبیعت سے فانی وہ دنیا کی حرام، مشتبہ اور خلق کے احمانات کور کر دیتا ہے۔ اپنے کھانے پینے، لباس، گھر، نکاح اور دوسری تمام ضرور توں میں شریعت کی حلال اور حق کے مباحات کو حاصل کرتا ہے اور وہ بھی اسنے کہ ان سے روح وجسم کا تعلق باقی رہے۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی قوت حاصل رہے اور اپنے مقدر کویا لے اور اس سے تجاوزنہ کرے۔

دنیا کو حاصل کرنے ، اس سے لطف اندوز ہونے اور اس کو پورا کرنے

سے پہلے دنیا ہے کو چ کرنے کا کوئی راستہ نہیں۔ پس بند ہُمؤ من تمام احوال میں
شریعت کی حلال اور مباح کردہ سواری پر سوار ہو کر آستانہ ولایت تک پہنچتا ہے
اور اولیاء محققین میں جو خاصان بارگاہ ، اہل عزیمت اور حق تعالیٰ کے طالب
ہوتے ہیں شار ہوتا ہے۔ پس بندہ اس کے حکم سے کھاتا ہے۔ اور اس مقام پر پہنچ
کروہ حق تعالیٰ کی طرف ہے ایک نداستتا ہے جو اس کے باطن سے اٹھ رہی ہوتی
ہے۔ ''اپنے نفس کو چھوڑ کر میری بارگاہ میں آجا''اگر تو خالق کا طلبگار ہے تو حظوظ
د نیااور خلق کو ترک کر دے۔ دنیاو آخرت کے جوتے اتار پھینک۔

ونیااور می ورت روح۔ دیاوہ رہے۔ براک کا نات و موجودات سے خالی ہو جا۔ سب تمنائیں اور آرزو ئیں ترک کر دے۔ ہر چیز سے قطع تعلقی کر لے۔ ہر ایک سے فانی ہو جا ، بگا نگی حق اور ترک شرک سے خوشحال ہو جا اپنے آپ کو سے ارادے سے آراستہ کر لے۔ پھر سر جھکائے حضورباری میں داخل ہو۔ نہ دائیں نعنی آخرت کی طرف دکھے اور نہ بائیں لعنی آخرت کی طرف دکھے اور نہ بائیں لعنی و نیاکی طرف ملتھا ہو۔ نہ خلق سے تعلق رکھ اور نہ حظوظ دنیا سے سر وکار۔ بعب بدہ اس مقام پر فائز ہو جاتا ہے اور اسے قریب حق کا شرف حاصل ہو جاتا ہے تو حق تعالی کی طرف سے اسے طلحتیں ارزانی ہوتی ہیں۔ بارگاہ ماصل ہو جاتا ہے تو حق تعالی کی طرف سے اسے طلحتیں ارزانی ہوتی ہیں۔ بارگاہ ربالعزت سے اسے طرح طرح کے علوم و معارف ملتے ہیں اور نوح ہوۓ فضل ربالعزت سے اسے طرح طرح کے علوم و معارف ملتے ہیں اور نوح ہوۓ فضل

و کرم اسے ڈھانپ لیتے ہیں۔ اسے حکم ماتا ہے۔اللہ کے فضل و نعمت سے لطف اندوز ہو۔ اور اسے رد کر کے اور اسیں ٹھکر اکر سوائے ادبی کا مر تکب نہ ہو۔ کیونکہ بادشاہ کے عطیے کورد کرناباد شاہ کی تحقیر اور اس کی بارگاہ کے استخفاف کے متر ادف ہے۔ پس بند ہُمؤ من اس مقام پر اللہ کی عطا کو قبول کر تا ہے مگر دنیا کی ان نعموں کودل نہیں دیتا۔ جبکہ اس سے پہلے وہ ان نعموں سے حرص و هوا کے زیر اثر لطف اندوز ہوتا تھا مگر اب امر باطنی کی پیروی کرتا ہے اور مقصود ذات حق تعالی کی ہوتی ہے۔ یہ سب کچھ احوال کی تبدیلی کے باعث ہوا۔ جب مقام و مرتبہ میں تبدیلی آئی تو لقمہ بھی بدل گیا۔ لہذا حظوظ ولذ تمائے دنیا کو قبول کرنے میں بندے کی چار حالتیں ہیں۔

پہلی حالت تو یہ ہے کہ و نیااور حظوظ و نیا کواپی طبیعت کے زیر اثر قبول کرتا ہے۔ اور یہ حرام ہے۔ دوسری حالت یہ ہے کہ شریعت کی پابندی کرتے ہو اسے قبول کرتا ہے۔ یہ حالت مباح اور حلال ہے۔ تیسری حالت امر باطنی سے قبول کرنے کی ہے اور یہ حالت ولایت اور ترک ہوا کی ہے۔ چوتھی حالت یہ ہے قبول کرنے کی ہے اور یہ وہ حالت ولایت اور ترک ہوا کی ہے۔ چوتھی حالت یہ کہ انسان د نیا کی لذ تول کو اس کے فضل و کرم سے قبول کرے اور یہ وہ حالت ہے جس میں سب ارادے معدوم ہو جاتے ہیں اور انسان ابدال کے مقام کو حاصل کر لیتا ہے۔ اس حالت میں انسان کی مراد سوائے مولا کریم کے پچھ نہیں رہتی۔ اور وہ اللہ کی قدرت یعنی فعل باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہو جاتا ہے۔ یہ حالت علم ہے۔ یہاں پہنچ کر انسان صفت صلاح سے متصف ہو جاتا ہے۔ اور کی جدی کواس وقت تک صالح نہیں کہا جاسکتا جب تک وہ اس مقام کو واقعی حاصل بینے کواس وقت تک صالح نہیں کہا جاسکتا جب تک وہ اس مقام کو واقعی حاصل نہیں کر لیتا۔ یہی ارشاد ربانی ہے۔

اِنَّ وَلِيِّ اللهُ الَّذِي ْنَوَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِيْنَ (الاَّرَاف: 196)

"يقينا ميراهمايق الله بع جس في اتارى بيه كتاب اوروه

حمایت کیا کرتا ہے نبک بندوں کی ''۔

ایک وہ بندہ ہے جس کے ہاتھ کو مصالے و منافع ذاتیہ کو قبول کرنے اور مفاسدو مضارہ کود فع کرنے ہے روک دیا گیا۔ وہ اس شیر خوار کے بچے کی ما نند ہے جو دایہ کی جھوٹی میں اپنے نفع و نقصان ہے بے پروہ پڑا ہو تا ہے یا میت کی ما نند جو خسال کے ہاتھوں میں بے اختیار و بے ارادہ ہے۔ یہ بندہ اپنا سب کچھ رب ذوالحلال کے سپرہ کر چکا ہے۔ اس کی تربیت وست قدرت کے ہاتھوں ہو رہی ہو تی ہے۔ وہ کوئی اختیار وارادہ خمیں رکھتا۔ بھی وہ حالت بسط و کشاد میں ہو تا ہے اور بھی حالت قبض میں۔ بھی غنی ہو تا ہے اور بھی فقیر۔ اسے پچھ اختیار خمیں۔ وہ بھی حالت قبض میں۔ بھی غنی ہو تا ہے اور بھی فقیر۔ اسے پچھ اختیار خمیں۔ وہ بھی طلب خمیں رکھتا اور نہ کسی حالت کے زوال اور تغیر کی تمنار کھتا ہے۔ بلعہ بھی طلب خمیں رکھتا اور نہ کسی حالت کے زوال اور تغیر کی تمنار کھتا ہے۔ بلعہ بھیشہ تسلیم ورضا کا بیکر نے اللہ تعالی کی مشیت کے سامنے سر گلوں رہتا ہے۔ بہی درضا کا بیکر نے اللہ تعالی کی مشیت کے سامنے سر گلوں رہتا ہے۔ بہیدہ تسلیم ورضا کا بیکر نے اللہ تعالی کی مشیت کے سامنے سر گلوں رہتا ہے۔ بہیدہ میں پر اولیاء اور لبدال کے احوال کی انتاء ہوتی ہے۔

ایندل سے ہوس نکال دے تاکہ تیرے پاول سے بیڑیاں کھل جائیں

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : جب
بده مخلوق ہے، اپنے نفس ہے، خواہش ارادے ہے اور دنیاد آخرت کی آرزوں و
تمناؤں ہے فانی ہو جاتا ہے اور صرف وہی چاہتا ہے جوالله تعالی چاہتا ہے۔ غیر کو
دل سے نکال دیتا ہے تو واصل محق ہو جاتا ہے۔ الله تعالی اسے اپناہنالیتا ہے۔ اسے
بزرگی عطاکر ویتا ہے۔ خود بھی اس سے محبت کرتا ہے اور مخلوق کو بھی ماکل بحرم کر
دیتا ہے۔ وہ الله تعالی کا ہمر از بن جاتا ہے۔ وہ الله تعالی کی معیت اور قربت کا طالب
ہو جاتا ہے۔ سووہ اس کے فضل سے متمتع ہوتا ہے اور اس کے انعامات سے حظ
وافر حاصل کرتا ہے۔ الله کریم اپنے بند سے پر رحمت کے دروازے کھول ویتا ہے
اور وعدہ فرمادیتا ہے کہ رحمت کے یہ دروازے اس پر بھی بند نہیں ہو نگے۔ وہ
الله تعالیٰ کے اختیار کے سامنے گردن جھکادیتا ہے۔ اس کی مشیت سے چاہتا ہے۔
الله تعالیٰ کے اختیار کے سامنے گردن جھکادیتا ہے۔ اس کی مشیت سے چاہتا ہے۔

www.maktabah.org

اس کی رضا ہے راضی ہوتا ہے۔ اس کے تھم کی اطاعت کرتا ہے۔ اس کے نزدیک ماسواء اللہ کانہ وجود ہوتا ہے اور نہ کا نکات میں کوئی اور فاعل۔

یہ دہ مقام ہے جہال یہ جائز ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنہ ہدے ہے دعدہ کرے پھر اس کے ایفاء کوہ ہدے کیلئے ظاہر نہ کرے اور اس تک دہ چیز نہ پہنچائے جس کا وہ گمان رکھتا ہو۔ کیو نکہ جب ہمدے نے خواہش نفسانی ارادے اور حظوظ دنیاوی کو ترک کر دیا تو غیریت نہ رہی۔ ہمدے کے اندر فعل خداوندی جاری وساری ہوا۔ اس کا ارادہ اللہ کا ارادہ ٹھر آ۔ کیو نکہ اس کا مقصود و مطلوب اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور نہیں رہا۔ لہذا وعدہ اور وعدہ خلافی کی نبیت ہی صحیح نہیں رہی ۔ کیونکہ یہ کسی خواہش کا مالک ہی نہیں رہا۔ اور نبیت کی صحت کیلئے تو خواہش کا مالک ہونا ضروری ہے۔ گویا اس کی مثال اس شخص کی ہے جس نے ارادہ کیا اور پھر خود ہی ارادہ بدل لیا۔ اسے بے وفائیس کما جا سکتایا اس کی مثال ناسخ د منسوخ کی ہے۔ جیسا کہ قرآن کر یم میں ہے۔

مَانَنْسَخْ مِنْ آيَةِ اَوْنُنْسِهَا نَاْتِ بَحَيْرٍ مِنْهَا اَوْمِثْلِهَا اَلَمْ مَانَنْسَخْ مِنْ آيَةِ اَوْنُنْسِهَا نَاْتِ بَحَيْرٍ مِنْهَا اَوْمِثْلِهَا اَلَمْ تَعْلَمْ اَنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيْرٌ (البقره: 106)

"جو آيت ہم منسوخ كروية بين يا فراموش كراوية بين تو لات ہيں تو لات ہيں اور دسرى) بہتر اس سے يا (كم از كم) اس جيسى -كيا كتے علم نميں كه الله تعالى سب كچھ كر سكتا ہے "

رسول خداع الله کا قلب اطهر ہر قتم کی خواہش اور ارادہ سے خالی تھا سوائے ان وووا قعات جن کاذکر قرآن میں ہے ایک بدر کے بعد امیروں کو فدیہ لیکر چھوڑنے کے بارے اور دوسر اایک اور واقع۔ آپ اللہ تعالیٰ کی مراد تھے اور اللہ تعالیٰ کے محبوب تھے۔ آپ کو اللہ تعالیٰ نے ایک حالت، ایک چیز اور ایک وعدہ پر نمیں رکھا بلعہ انہیں اپنی تقدیر کی طرف منتقل فرمایا۔ اور عنان تقدیر کو وعدہ تے علیہ کی طرف چھوڑ دیا۔ آپ کو ایک حالت سے دوسری حالت میں اور ایک آپ عالیہ کی طرف جوسری حالت میں اور ایک

#### https://ataunnabilogspot.com/

تھم ہے دوسرے تھم کی طرف پھیرااور آگاہ فرمایا کہ کیا جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہرشے پر قادر ہے۔ یعنی آپ بحر قدرت میں ہیں جس کی موجیں آپ کواد هر سے ادهر لے جارہی ہیں۔ جمال ولایت کی انتہاء ہے وہاں سے نبوت کی ابتداء ہوتی ہے۔ولایت اوربدلیت کے بعد نبوت کے علاوہ اور کوئی مقام نہیں

#### قضاء غالب ہے اور موت طالب ہے.

حضرت شیخ عبدالقاور جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے ارشاد فرمایا: جمله احوال قبض ہیں۔ کیونکہ صاحب ولایت کوان کی حفاظت کا حکم دیا جاتا ہے۔اور بیبات مسلمہ ہے کہ جس چیز کی حفاظت کا حکم دیا جائےوہ قبض شار ہوتی ہے۔اور تقدیر خداد ندی کے ساتھ قیام بسط ہی بسط ہے کیونکہ اس میں کوئی الیی چیز نہیں جس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہو۔ ہاں تقدیر میں اس کا موجود ہونا الگ بات ہے۔اگر ایبا ہو تواہے تقدیر میں جھگڑا نہیں کرنا چاہیے۔بلحہ حالات کیے ہی کیوں نہ ہوں وہ موافقت کرے۔احوال کے لیے ایک حد مقرر ہے اس لیے ان کی حفاظت کا تھم دیا گیاہے جبکہ فعل اللی یعنی تقدیر غیر محدود ہے اس لیے اس کی حفاظت کا حکم نہیں دیا گیا۔اور اس بات کی علامت کہ انسان قدر و فعل خداد ندی میں داخل ہو گیا ہے ہے کہ انسان کو حظوظ کا حکم دیا جاتا ہے جبکہ احوال میں بامر باطنی اے ترک حظوظ اور زھد فی الد نیا کا حکم دیا گیا تھا۔ اب جبکہ اس کاباطن میں اللہ تعالیٰ بس گیاہے اور غیر کا وجود مث گیاہے تواہے بامر باطنی تھم دیا گیاہے کہ حظوظ سے لطف اندوز ہواور ان چیزوں کو طلب کرے جواس کی قسمت کانوشتہ ہیں اس لیے ان چیزوں کا حاصل کرنااور سوال کر کے اس تک پہنچنا ضروری ہے۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کی عزت و تکریم محقق ہو چکی ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی دعائیں قبول کر کے اس پر لطف و کرم فرما تا ہے۔ بدح يرالله كريم كاحسان كرنا\_اے اعطاع حظوظ كيلئ سوالى بنانا

www.maktabah.org

اور پھراس ک دعاکو قبول کرنا قبض کے بعد بسط کی بڑی علامتوں میں سے ایک ہے۔ ای سے انسان اندازہ کر سکتا ہے کہ اسے احوال، مقامات اور حفظ حدود میں مکلّف ہونے سے نکال کر کے مقام پر فائز کر دیا گیا ہے۔

اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ اسے سے تو تکلیف سے بری الذمہ ہونا الذم آتا ہے اور ایساعقیدہ کفر ،اسلام سے خروج ہے اور آیت قر آئی و اعبد ربك حتی یا تیك الیقین (الحجر:99) كارد ہے تو كما جائے گا کہ اس سے زوال تكلیف کفر اور آیت قر آئی كا رد لازم نہیں آتا۔ اللّہ بڑا كریم ہے۔ اسے اپنے محفوظ ركھتا بندول سے كمال محبت ہے۔ وہ انہیں نقص والی جگہ قدم رکھنے سے محفوظ ركھتا ہے۔ اس سے دین اور عصمت کی خود تكہداشت كرتا ہے اس سے ایساكوئی فعل صادر نہیں ہونے دیتا جو اس کی قائم كردہ شریعت کے خلاف ہواور جس سے كفر لازم آتا ہے۔ بلحہ اسے فتیجے فعل سے دور كردیتا ہے۔

خطوظ نفسانی سے لطف اندوز ہونے کے باوجود اس سے کوئی لغزش نمیں ہوتی۔ عصمت حاصل رہتی ہاور بغیر تکلف ومشقت کے حدود شریعت کی پاسداری کرتا رہتا ہے۔ وہ قرب خداد ندی کی وجہ سے لغزشوں اور معاضی سے دورر ہتا ہے۔ رب قدوس کاار شاد گرامی ہے۔

كَذَالِكَ لِنصُرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ اِنَّهُ مِنْ عِبَادِ نَا الْمُحْلِصِينِ (يُوسف: 24)

"يوں ہواتا كہ ہم دور كرديں يوسف سے برائى اور بے حيائى كو بيشك دہ ہمارے ان بندوں ميں سے تھاجو چن ليے گئے ہيں" اِنَّ عِبدِی لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِم سُلْطَانُ (الحجر: 42) "بيشك مير سے بندوں پر تيراكوئى بس نميں چلتا" اِلَّا عِبَادُ اللهِ الْمُحُلُّصِينُ (الصافات: 40) "البتة الله كے مخلص بندے (اس عذاب سے محفوظ رہيں گے)" اے میکین! دہ پروردگار کے سپر دہو چکا ہے۔ اللہ کر یم کاوہ مطلوب و مرادبن چکا ہے۔ پروردگارا پی قدرت اور لطف و کرم کی جھولی میں اس کی تربیت فرما رہا ہے۔ بھلااس تک شیطان کیے پہنچ سکتا ہے۔ اور قبائح و مکارہ کا اس سے کیے ار تکاب ہو سکتا ہے ؟ تو نے کھانا پینا چھوڑ ااور قرب خداو ندی کو عظیم خیال کیا اور پھر اپنے منہ سے اتنی ہری بات کہہ ڈالی۔ ایسی خسیس ، اور ناکس ہمتوں ، ناقص اور دوراز کار عقلوں اور فاسدو خلل پزیر آراء پر تف ہے۔ اللہ تعالی ہمیں اور ہمارے کھا نیوں کو اپنی قدرت کاملہ الطاف شاملہ اور رحمت واسعہ کے در بھا نیوں کو اپنی قدرت کاملہ الطاف شاملہ اور رحمت واسعہ کے ذریعے تمام گر انہوں سے پناہ عطاکرے۔ اور اپنے کرم کے پر دوں میں ہمیں جھیائے اور اپنی بیاں نعمتوں اور دائی فضائل سے اپنی مہر بانی اور کرم سے جھیائے اور اپنی ہے۔ آمین۔

## مٹاۃ الی کے بغیر دنیامیں دوسر اکوئی نور نہیں

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ دارضاہ نے فرمایا: ہر طرف ہے آئھیں بند کرلے ادر کی چیز کونہ دیھے۔ جب تک ہر جہت ہے اندھا نہیں بن جاتا فضل و قرب خداو ندی کا در دازہ دا نہیں ہو گا۔ نظر ہ تو حید اور کامل یقین کے ذریعے ہر طرف ہے اپنی آئھیں بند کرلے۔ اور اپنے نفس کو پھر اپنی فٹا کو ، اپنے محو ہوئے کو اور اپنے علم کو بھی فٹا کر دے۔ ایسے میں تیرے دل کو آئھ میں اللہ تبارک و تعالی کے فضل کی ایک جہت کھل جائے گی اور تو اس جہت کو اپنے میں اللہ تبارک و تعالی کے فضل کی ایک جہت کھل جائے گی اور تو اس جہت کو اپنے میں اللہ تبارک و شن ہو جائیں گے تو تو انہیں دیکھنے لگے گا۔ تیرے باطن سے ایک نور پھوٹے گاجس کی جائیں گے تو تو انہیں دیکھنے لگے گا۔ تیرے باطن سے ایک نور پھوٹے گاجس کی دو شن ترے ظاہر کو بھی منور کر دے گی۔ جس طرح تاریک رات میں میں کسی گھر میں شم عروشن کی جاتی ہو تو دور و شنی روزن اور روشندان سے گھر کے باہر کو بھی روشن ہو گھر میں شم عروشن کر دیتی ہے۔ پس جب تیرے نور باطن سے تیرا ظاہر بھی روشن ہو

جائے گا تو تیر انفس اور تیرے جوارح کواللہ کے وعدہ اور اس کی عطائیت پر زیادہ یقین اور اطمینان حاصل ہو جائے گا۔

پس اپنے نفس پر رخم کر ۔ دل پر ظلم مت ڈھا۔ دل و جان کو اپنی حیات اور رعونت کی تاریکیوں کے سپر دنہ کر ۔ ایسانہ ہو کہ تیر کی نظریں ہر طرف لگی ہوں ۔ بھی تو نفس کے افعال اور اس کے جیلوں کو دیکھ رہا ہو اور بھی اپنی قوت و طاقت اور اسباب و آلات پر بھر وسہ کر کے حقیقت ہے آنکھیں موندے بیٹھا ہو ۔ اور پھر تو غیر کو سز ااور عذاب کا مالک بنائے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کی جہت ہے آنکھیں بند کیے ہوجب تیری نظر صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم پر ہوئی اور تو غیر اللہ سے اندھائی گیا اور غیر ہے آنکھیں بند کر کے اللہ کا ہو کہ ہو تو وہ تخیے اپنا قرب اور معیت بخش دے گا۔ تجھ پر رخم کر کے اللہ کا ہو تیم کہ ان قرب اور معیت بخش دے گا۔ تجھ پر رخم کرے گا۔ تیری کی شفا کے اسباب مہیا کرے گا۔ عافیت بخشے گا۔ خود دکھوں میں تیری شفا کے اسباب مہیا کرے گا۔ تیری جھولی ہم کر تخیے غنی کر دے گا۔ تجھ بھیر ت شفا کے اسباب مہیا کرے گا۔ تیری جھولی ہم کر تخیے غنی کر دے گا۔ تخیے سے دے گا۔ وار اس کے بعد تو اپنے فقر اور غنی کو نہیں دیکھیا ہے گا۔

شکر ہی کے ذریعے نعتوں کی بارش ہوتی ہے

حفرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضانے فرمایا تجھے دو حالتوں سے مفر
نہیں۔ مصائب و آلام میں مبتلا ہو گایا نعمت و آسائش میسر ہو گی۔ اگر حالت مصیبت
میں ہے تو تجھ سے بتکلف صبر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ لوریہ ادنی درجہ ہے۔ لور
(بلا تکلف) صبر اس سے اگلادر جہ ہے۔ اس کے بید کیم ورضا کا درجہ ہے۔ پھر محووفا
ہے۔ اوریمی آخری حالت لبدال وعارفین کی ہے جواللہ کریم کی معروت رکھتے ہیں۔
اگر حالت نعمت میں ہے تو تجھ سے شکر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ لور شکر

زبان، دل اور اعضاء جسمانی کے ذریعے کیاجاتا ہے۔

شکر لمانی ہے ہے کہ انسان نعتوں کا اعتراف کرے اور انہیں اللہ کی عطا
یقین کرے۔ مخلوق کی طرف ان کی نسبت نہ کرے۔ نہ ہی اپنے نفس، اپنی قوت و
طافت اپنے کسب و کمال کا نتیجہ سمجھے۔ اور نہ ہی ان لوگوں کی عطاخیال کرے جن
کے ہاتھوں یہ نعت اسے پہنچ رہی ہے۔ کیونکہ تیری اور ان کی حیثیت اسباب و
آلات کی ہے اور ان کا قاسم، جاری کرنے والا، موجد، فاعل اور سبب اللہ عزوجل
ہے۔ اور جب قاسم، جاری کرنے والا اور پیدا کرنے والا اللہ ہے تو وہی مستحق ہے
کہ اس کا شکر اداکیا جائے۔

اس غلام کونہ دیکھ جو تحفہ اٹھا کر لار ہاہے۔بلعہ مالک کو دیکھ جس کے تھم اور عطاسے یہ تحفہ مختبے مل رہاہے۔

جولوگ اليى نظرے محروم بين الله تعالى ان كے بارے ارشاد فرما تا ہے۔ يَعْلَمُونْ فَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونْ وَالروم: 7)

"وہ جانتے ہیں دنیوی زندگی کے ظاہری پہلو کو اور وہ آخرت سے بالکل غافل ہیں"

پس جو ظاہر پر نظر رکھتا ہے اور سبب کو دیکھتا ہے مگر موجد اور سبب کو شہیں دیکھتا ہے مگر موجد اور سبب کو شہیں دیکھتاوہ جاہل، ناقص اور قاصر العقل ہے۔ عاقل کو عاقل صرف اس وجہ ہے کہاجا تاہے کہ وہ عواقب پر نظر رکھتا ہے۔

دوسراہے شکر قلبی۔ تواس کا مطلب یہ ہے کہ انسان ہمیشہ یہ اعتقاد کامل اور نہ ذائل ہونے دالا یقین رکھنے کے سب ظاہری اور باطنی نعمیں۔ منافع اور حرکات و سکنات میں پوشیدہ لذات اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں کسی غیر کی طرف سے نہیں۔ شکر لسانی شکر قلبی کی تعبیر ہوتی ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ و مَابِکُم مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ (الخل: 53)

"اور تهمارےیاس جتنی نعمیں ہیں وہ تواللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں"

وأسْبَعُ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرةً وبَاطِنةً (لقمان :20) الورتمام كردى ہيں اس نے تم پر ہر قتم كی نعتیں ظاہرى بھی اور ماطنی بھی"

وَإِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لَاتُحْصُوْهَا (الخل : ١٨) "اوراگرتم شار کرناچا موالله تعالیٰ کی تعمتوں کو توتم انہیں گن بنیں سکو گے"

اللہ تعالیٰ کے علاوہ بند ہُ مؤمن کے نزدیک کوئی دوسر انعت عطاکرنے والاكوئي نهيس بيتايه

تیسری صورت ہے شکر بالجوارح کی۔اس کا مطلب پیہے کہ اعضاء جسمانی کواللہ تغالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری میں استعال کیا جائے اور اس کی رضا کے مطابق انہیں حرکت دی جائے۔ابیاکوئی کام نہ کیا جائے جس میں مخلوق کی فرمانبر داری اور خالق کی نافرمانی ہو۔ پیر چیز نفس، خواہش، ارادہ، تمناؤں اور تمام مخلوق کو عام ہے۔ اللہ عزوجل کی اطاعت و فرمانبر داری کو اصل ، قابل اتباع اور ر ہنماہنا لے اور ہاقی ہرچیز کو فرع، تابع اور تقلید کندہ سمجھ۔اگر اس کے الٹ کیا تو ظالم، تتم شعار ،الله كا نافر مان ، مخلوق كے حكم كا تابع اور نيك لو كول كى راه كو چھوڑ کر دوسر ی راہ پر چلنے والا تھھرے گا۔رب قدوس کاار شاد ہے۔ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ أَذُلْئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (44: مذلا)

اور جو فیصلہ نہ کریں اس (کتاب) کے مطابق جے نازل

فرمایاللہ نے توہی لوگ کا فرہیں "

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَتَكَ هُمَ الظَّالِمُونَ (العادة العالمة على العالمة : 45)

""اور جو فیصلہ نہ کریں اس (کتاب) کے مطابق جے اتار اللہ

نے تووہی لوگ ظالم ہیں " وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا ٱنْزَلَ اللهُ فَأُولِنِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (المائده: 47)

"اور جو فیصلہ نہ کریں اس کے مطابق جے اللہ تعالیٰ نے اتار ا ہے تو دہی لوگ فاسق ہیں"

نافرمانی کی صورت میں تیراٹھکانا جہنم ہوگا جس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں اور توجو ایک گھڑی کے لیے دنیا میں خارکی شدت پر صبر نہیں کر سکتا ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اہل جہنم کے ساتھ آگ میں صبر کیسے کرے گا۔ حالانکہ خارکی گرمی دنیادی آگ کا ایک کمز ورترین شرارہ کے سواء کچھ نہیں۔

جلدی تیجئے جلدی بچے اور اپنی ذات کو اس گر داب بلا سے محفوظ تیجئے۔ اللّٰہ کریم سے پناہ طلب تیجئے اور اس کی جناب سے امان مانگے۔

دونوں حالتوں اور ان کی شروط کا خیال رکھے۔ اپنی ساری عمر میں لامحالہ ان دومیں سے ایک حالت سے واسطہ ضرور رہے گا۔ یامصیبت میں مبتلا ہو گایا نعمت سے لطف اندوز۔

ہر حالت کا حق ادا کر۔مصیبت پر صبر کر اور نعمت پر شکر مجالا جیسا کہ میں نے ابھی میان کیا ہے۔

مصیبت میں مسی سے شکایت نہ کیجے اور کسی انسان کے سامنے بے صبر ی کااظہارنہ کیجے اور نہ ہی ول میں اپنے رب کر یم پر تھمت دھر ہے۔

اس کی حکمت اور اختیار کا شکوہ ہے جا ہے۔ کیونکہ دنیاو آخرت میں کی تیرے لیے بہتر ہے۔ عافیت کیلئے مخلوق کا دروازہ نہ کھٹکھٹا کیونکہ یہ شرک ہاور اس کی بادشاہی میں کوئی اس کا شریک نہیں۔ کوئی نہیں جو نفع و نقصال کا مالک ہو۔ کوئی نہیں جو مصیبت سے نجات دے اور کشائش عطا کرے۔ صحت و تندرستی اس کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے جو آزمائش میں مبتلا کرتا ہے۔ ظاہر اور تندرستی اس کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے جو آزمائش میں مبتلا کرتا ہے۔ ظاہر اور

باطن میں مخلوق میں مشغول نہ ہو۔ کیونکہ مخلوق الله تعالیٰ کے مقابلے میں کوئی فائدہ نہیں دے سکتی۔ تشکیم در ضااور صبر و موافقت کی راہ اختیار کر۔اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے اپنے آپ کو فناکر دے۔ ہر نعمت سے محر ومی کی صورت میں بھی عجز ونیاز ضروری ہے۔ای کی چھو کھٹ پر سر نیاز جھکائے رکھ۔ای کی جناب میں آہ د زاری کیے جاائیے گناہوں کااعتراف کر اور نفس کی کارستانیوں پر آنسو بہا۔ این رب کی یا کی بیان کر۔اس کی توحید اور نعمتوں کا اعتراف کر۔اسے شرک سے پاک یقین کر۔ اور اس کی جناب میں عرض کر کہ وہ مجھے صبر ور ضااور موافقت عطا کرے حتی کہ مصیبت کے دن اختتام کو پینچیں۔ غم و اندوہ کی تاریکیاں چھٹ جائیں۔ کربوبلاکی کھٹائیں ناپید ہو جائیں اور نعمت وکشائش، فرحت وسر ورکی بارش برسے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے نبی حضرت ایوب علیہ السلام کے حق میں ہوا۔جبرات کی تاریکی چھٹی ہے توضیح کا اجالا پھیلا ہے۔ سردیوں کی برودت صبح بہاری کا پیغام لاتی ہے۔ کیونکہ ہر چیز کی ضد ہے۔ ایک غایت اور انتناء ہے۔ صبر ، کشائش و نعمت کی کلید، ابتداء، انتناء اور جمال ہے۔ جیسا کہ مدیث شریف میں ہے۔

الصبر من الايمان كالراس من الجسدا "صبر ايمان كيك (ايسے بى اہم) جيسے جسم كے ليے سر (اہم ہے)" دوسرى دوايت ميں يدالفاظ بيں۔ الصبر الايمان كله ك

"صبر پوراایمان ہے"
حدیث نعمت بھی شکر کاایک طریقہ ہے یہ نعمتیں تیری قسمت کاچونکہ
نوشتہ ہیں اس لیے بچھ پر ضروری ہے کہ شکر کے طور پر توان سے لطف اندوز ہو۔
گریہ صرف حالت فنااور زوال حرص و هوا میں جائز ہے جبکہ ایک انسان سب
کچھ اپنی حفاظت اپنارے سوچنااللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیتا ہے۔ یہ حالت لبدال
کی ہے اور کی انتاء ہے۔

جو کھ میں نے بیان کیا ہے اسے محوظ خاطر رکھ انشاء اللہ رہنمائی پائے گا۔

تیری تمناؤوں کے پوراہونے سے بہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پورے ہوں

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : سلوک کی ابتداء یہ ہے کہ انسان معود و معاد لور طبیعت کو چھوڑ کر مشروع کو اپنائے پھر مشروع سے مقدور کی طرف آئے۔ پھر حدود کی حفاظت کرتے ہوئے معھود کی طرف آئے۔ پھر حدود کی حفاظت کرتے ہوئے معھود کی طرف آئے۔ اس طرح تو معھود یعنی کھانے، پینے، نکاح کرنے، آرام و آسائش، طبع وعادت کے چنگل سے نکل کر مشروع کے امرو نئی کی طرف آجائے گااور کتاب و سنت رسول الله کی اطاعت کرنے گئے گاجیسا کہ الله تعالی کاار شادگرای ہے۔ سنت رسول آئی کم الو سول کے فیک فیک فیک کو کا کھیسا کہ الله تعالی کاار شادگرای ہے۔ وَمَا آئاکُم الو سُول فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاکُم عَنْهُ فَانْتَهُوهُ (الحشر: 7)

"اور رسول (کریم) جو تنهیس عطافرمادین ده لے لواور جس سے تنهیں روکین تورک جائے" قُلْ إِنْ کُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللهُ مَا سِبِعُوْنَیْ .کُوبِثِکُمُ اللّٰهُ آل عَرَان : 31 (اے محبوب!) آپ فرمائے (انہیں کہ) اگر تم (واقعی)

www.maktabah.org

محبت كرتے ہو اللہ سے تو ميرى پيروى كرو تب محبت فرمانے لگے گاتم سے اللہ"

مر بیت مطھرہ کی پابندی کر کے تو ھوا و ھوس اور نفس اور اس کی رعونت سے ظاہری اور باطنی ہر دو لحاظ سے فنا ہو جائے گا اور تیر باطن میں سوائے تو حید کچھ نہ ہو گا۔ اور تیرے ظاہر پر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرما نبر داری اور اللہ و ان کی مطابقت، اس کی عبادت کے رنگ کے علادہ اور کوئی رنگ نہیں ہوگا۔ پھر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرما نبر داری تیری عادت و شعار بن جائے گے۔ تیری حرکات و سکنات سے اتباع خداو ندی کارنگ جھلکے گا۔ سفر و حفز ، شدت ور خوت، صحت و بیماری ہر حالت میں تو اللہ تعالیٰ کی ہندگی میں جمارے گا۔

اس کے بعد مجھے نقدیر کی دادی کی سیر کرائی جائے گی۔ تجھ میں نقدیر کا تھر ف ہوگا۔ اور تو محنت و کو شش، قوت و طاقت ہے فانی ہو جائے گا۔ پھر مجھے اللہ تعالیٰ اپنی نعتوں سے نوازے گاجو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہیں اور اللہ کر یم کے علم میں ہیں۔ توان نعموں سے لطف اندوز ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں رہے گا یعنی حدود شرع کی خلاف ورزی سے مجھے محفوظ رکھا جائے گا۔ تیر اہر کام اللہ تعالیٰ کے کام کے موافق بن جائے گااور شریعت کے کی اصول کی خلاف ورزی کا تجھ سے ار تکاب نہیں ہوگا۔ نہ تجھ سے کفر والحاد کا صدور ہوگا۔ نہ حرام کو حلال سیجھنے کی غلطی ہوگی اور نہ بی کھم خداوندی کی حقیقت کو سیجھنے میں کو تاہی ہوگی۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ كُوىٰ وَإِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ (الحجر:9) ''بیٹک ہم ہی نے اتاراہے اس ذکر (قرآن مجید) کواوریقینا ہم ہی اس کے محافظ ہیں''

كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِيْنَ (يُوسف :24) (المُخْلَصِيْنَ (يُوسف :24)

"یوں ہواتا کہ ہم دور کر دیں بوسف سے برائی اور بے حیائی کو۔ بیشک وہ ہمارے ان بندول میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں "۔ وصال خداد ندی تک تواللہ کریم کی رحمت سے اس کی حفظ و امان میں رے گا۔ یہ نعمیں تیر امقدر ہیں۔ یہ صرف تیرے لیے تیار کی گئی ہیں جب تک تو طبیت کے صحراء ، ہواد ہوس اور معھود کے جنگلوں میں سر گردال تھا۔ یہ نعمتیں تجھ سے روک دی گئیں کیونکہ معھودات طبع ایک بھاری یو جھ ہیں جن کو ساتھ لیکر راہ سلوک کی منازل طے نہیں ہو سکتیں۔اس یو جھ کو تچھ سے دور کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ توبلکا ہو کر منزل کی طرف رواں ہواور اس یو جھے در ماندگی کا شکار نہ ہو۔ کہ کہیں منزل مقصود اور مطلوب تک پہنچنے سے قاصر رہے۔ اور اس یو جھ کو اس وقت تک دورر کھنا ضروری ہے جب تک تو فناکی چو کھٹ تک نہیں پہنچ جاتا۔ اور فناکی دہلیز قرب حق اور معرفت اللی سے عبارت ہے۔ یکی وہ مقام ہے جمال انسان کواسر اروعلوم لد نبیہ سے خصوصی طور پر نواز اجاتا ہے۔ انوار کے سمندول میں تیر تا ہے۔ یمال نہ طبیعت کی ظلمتیں نقصان دے سکتی ہیں۔اور نہ ہی ہدانوار كزوريرت بيں۔ بال نعت دنياكي ضرورت اس وقت تك رہتى ہے جب تك طبعت باقی ہے اور جب تک جسم وروح کا تعلق باقی ہے طبیعت باقی ہے۔ کیونکہ طبیعت زائل ہو جائے توانسان فرشتہ بن جائے نظام ہستی در ہم ہر ہم ہو جائے اور تخلیق انسانیت کا مقصد فوت ہو جائے۔ پس تیرے اندر طبع انسانی باتی رہتی ہے تاكه تولذات وحظوظ كويورايوراحاصل كرسكي مقصود طبع انساني كي بقانهيں بلحه وظا نَف بدرگ جالانے کے ذرائع کوباتی رکھنا مقصود ہے۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ کا ارشادگرای ہے۔

، حُبِّبَ اِلَىَّ مِنْ دُنْيَاكُمْ ثَلَاثٌ اَلطِّيْبُ وَالنِّسَاءُ وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصَّلَاةِ<sup>ل</sup>ِ قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصَّلَاةِ<sup>ل</sup>ِ

اس مدیث کی تخ تح گذشته صفات میں ہو چک ہے۔

تہماری دنیا سے تین چیزیں میرے لیے پہندیدہ مائی گئ ہیں۔خوشبو،عور تیں اور میری آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں رکھ دی گئے ہے"

جب حضور انور علیہ و نیاو مافیھا سے فانی ہو گئے تو ان مقدور نعتوں کو آپ کی طرف لوٹا دیا گیا جو پہلے محبوس تھیں۔ کیونکہ آپ علیہ اللہ تعالیٰ کی قربوں کے سفر میں تھے۔ پس تسلیم ور ضااور اطاعت وانقیاد کی وجہ سے سب نعتیں آپ کو عطاکر دی گئیں۔اللہ کریم کے اساء پاک ہیں۔اس کی رحمت عام ہے۔اور اس کا فضل و کرم اپنے اولیاء وانبیاء کو شامل ہے۔

پس اس طرح الله تعالیٰ کا دوست فنا کے بعد حظوظ و لذائز سے لطف اندوز ہو تا ہے جو در حقیقت اس کے مقدر میں لکھی جا چکی ہوتی ہیں۔اور اس منزل پر نعتوں سے لطف اندوز ہونے کے باوجود دہ صدود شریعت کی حفاظت کر تا ہے۔اور بھی رجوع ہے انتاء سے ابتداء کی طرف۔

## ہربادشاہ کی ایک چراگاہ ہوتی ہے۔اللہ کر یم کی چراگاہ سے ج

حفرت مختے عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے فرمایا: ہر صاحب ایمان اس بات کا مکلف ہے کہ جب اسے دنیاوی نعمتیں میسر آئیں تودہ تحقیق و تفتیش کرے کہ آیا شریعت میں یہ مباح و مشروع ہیں یا حرام وغیر مشروع۔ اور دیکھے کہ کیاان ہے اس کا لطف اندوز ہونا تھجے ہے یا نہیں۔ نبی کریم علیہ دارشاد فرماتے ہیں۔

ٱلْمُؤْمِنُ فَتَّاشٌ ، والمُنَافِقُ لَقَّافٌ وَالْمُؤْمِنُ وَقَّافٌ لِ

ا ان الفاظ میں بیہ حدیث مجھے نہیں مل سکی۔ دیلی 'الفردوس'' میں نمبر 6544 پر حضر سالقہ کارشاد حضر سالقہ کارشاد محضر سالقہ کارشاد کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا نبی کریم علیقہ کارشاد کرای ہے: مسلمان دوراندیش، ذہین، مخاط، سوچ سمجھ کر چلنے دالا۔ چھان بین کرنے دالا ہوتا ہے۔ کرای ہے: مسلمان دوراندیش، ذہین، مخاط، سوچ سمجھ کر چلنے دالا۔ چھان بین کرنے دالا ہوتا ہے۔

"مؤمن بر کام بردی احتیاط سے کرنے والا ہوتا ہے اور منافق جلد باز ہو تاہے۔ اور مؤمن ہر کام میں تو قف کرنے والا ہو تاہے" حضور علي كالكاور حديث ب-فرمايا: دَعْ مَايُويْبُكَ اللي مَالَا يُويْبُكَ لَ "جو چیز تخفیے شک میں ڈاکے اسے چھوڑ کر اس چیز کو اختیار کر لے جو تحقیے شبہ میں نہ ڈالتی ہو" مؤمن کوجب بھی کوئی نعمت میسر آتی ہے کھانے پینے، لباس، نکاح اور دوسری تمام اشیاء کی صورت میں تووہ غور وخوض کرتا ہے اور اس وقت تک اسے حاصل نہیں کر تاجب تک بدیقین نہیں ہوجاتا کہ اس کالینااور قبول کرنااس کے لیے جائز ہے۔اور شریعت کے محم کے عین موافق ہے۔ جبکہ وہ حالت ولایت میں ہو۔اگر وہ حالت بدلیت اور غوشت میں ہے تواس وقت تک قبول نہیں کر تاجب تک اے علم اللی حکم نہیں دیتا۔ اور اگر وہ حالت فناء میں ہے تواس وقت تک اسے قبول نہیں کر تاجب تک نقدر محض یعنی فعل اللی سے حکم صادر نہیں ہو تا۔

جوں میں رتاجب سے تھاری کی کی کی ہوت ہے ہوں میں گھر ایک دوسر کا حالت آتی ہے کہ انسان ہر چیز جواسے میسر آتی ہے کوراس کو باہم پنچی ہے کور اے مطلق قبول کر لیتا ہے جب تک کہ کوئی تھم ، امریا علم معارض نہیں آتا۔ لورجب ان میں ہے کوئی ایک چیز بھی معارضی آجاتی ہے تو دور ک جاتا ہے کوراسے لینے ہے ہاتھ تھینچ لیتا ہے۔ یہ حالت پہلی حالت کے رفعس ہے۔

برہتے ہاشیہ )وہ جلدی نہیں کر تا عالم اور متقی ہوتا ہے۔ جبکہ منافق برواعیب جو نکتہ چین اور سخت دل ہوتا ہے۔ جبکہ منافق برواعیب جو نکتہ چین اور سخت دل ہوتا ہے۔ مشتبہ اور حرام ہے بھی پر ہیز نہیں کر تاریط ویاس لانے والے کی طرح کہ نہیں جانتا کہ کمال ہے کمایا اور کمال خرچ کیا۔ حدیث ضعف ہے۔ مؤ من دوراندیش، چھان بین کرنے والاعالم و متقی ہوتا ہے جب اے تھیجت کی جاتی ہے تو تھیجت قبول کرتا ہے۔ جب جانتا ہے تو اسے سکھتا ہے۔ اور منافق عیب جو، کتہ چین سخت دل ہوتا ہے۔ مشتبہ سے نہیں چتا۔ حرام کی رعایت نہیں کرتا۔ ربط ویا ہم اکھٹا کرنے والے کی طرح نہیں جانتا کمال سے لیا کمال خرچ کیا۔

اس کی تخ تا پہلے ہو چک ہے۔ گذشتہ صفحات میں ملاحظہ کریں۔

پہلی حالت میں توقف اور تحقیق کا پہلوغالب تھااور دوسری حالت میں اخذو قبول کا پہلوغالب ہے۔ کہ جس میں ہر میسر اخذو قبول کا پہلوغالب ہے۔ پھر ایک تیسری حالت بھی ہے۔ کہ جس میں ہر میسر اور دستیاب چیز کو حاصل کیا جاتا ہے اور ہر چیز سے لطف اٹھایا جاتا ہے اور تینوں چیز ول میں سے کمی چیز کے معارض آنے کا اعتبار نہیں کیا جاتا اور یہ حقیقت فٹا ہے۔ اس حالت میں مؤمن تمام آفات سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس سے مشریعت کی حدود کی پامالی کا ارتکاب نہیں ہو تا اور وہ بر ائی سے محفوظ رہتا ہے جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

كَذَالِكَ لِنَصْرُفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ اللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ (لِيسف: 24)

''یول ہواتا کہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی ادر بے حیائی کو۔ بیشک دہ ہمارے ان بیرول میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں''

پی مؤمن حدود شرع کو توڑنے سے محفوظ کر کے اس مخض کی مانند بنا
دیاجا تاہے جس کو کھلی چھٹی دے دی گئی ہو۔ تمام مباح اشیاء کے استعال کی اسے
رخصت مل جاتی ہے۔ بھلائی اس کے لیے آسان ہو جاتی ہے۔ دنیا کی نعمتیں اس
تمام دنیادی اور اخروی کدور توں اور تاریکیوں سے پاک و صاف میسر آتی ہیں
بعدے کاہر فعل حق تعالی کے ارادے۔ رضااور فعل کے موافق ہو جاتا ہے۔ یمی
انتاء ہے۔ اس سے بڑا در جہ اور نہیں۔ یہ مقام اولیاء کبار اور چنیدہ اصحاب اسر ار
کی جماعت کے لیے خاص ہے جو انہیاء علیم السلام کے احوال کے آستانہ سے
واقف اور مطلع ہوتے ہیں۔ صلوات اللہ علیم المہام کے احوال کے آستانہ سے
واقف اور مطلع ہوتے ہیں۔ صلوات اللہ علیم الجمعین

محبوب کے بعد بھی کیا کوئی مطلوب باتی ہے؟

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: تعجب کے تواکثر کمتاہے فلال عزت کے قریب ہوااور میں دور کیا گیا۔ فلال کو عطا گیا

اور مجھے محروم تھر لیا گیا۔ فلال کو دولت مند بنادیا گیااور مجھے فقیر۔ فلال کو امن و عافیت سے نوازا گیااور مجھے بماری دی گئی۔ فلال کی تعظیم کی گئیاور مجھے حقارت کی نظر سے دیکھا گیا۔ فلال کی تعریف و توصیف ہوئی اور میری مذمت کی گئی۔ فلال کی بات کو صحح مان لیا گیااس کی تصدیق ہوئی جب کہ مجھے جھوٹا گردانا گیا۔

گابات کو سیحی ان لیا گیااس کی تصدیق ہوئی جب کہ بچھے جھوٹاکر دانا گیا۔

کیاتو ہمیں جانا کہ اللہ تعالیٰ ایک ہے۔ اور وہ محبت میں بھی یکتائی کو پہند کرتا ہے۔ اور چاہتا ہے کہ مجھے چاہنے والے بھی کسی کی طرف نظر محبت ہے نہ دیکھیں۔
جب وہ غیر کے واسطے سے مجھے قرب عطا کرے گاتو تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے گی۔ اور محبت تقسیم ہو جائے گی۔ اور عین ممکن ہے کہ جس شخص کے ہاتھ اور واسطے سے مجھے یہ نعمت مل رہی ہے تیر اباطن اس کی کہ جس شخص کے ہاتھ اور واسطے سے مجھے یہ نعمت مل رہی ہے تیر اباطن اس کی طرف مائل ہو جائے اور تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے۔ اللہ کر یم غیور ہے۔ وہ شریک کو پہند نہیں کرتا۔ اس لیے وہ دو سروں کے ہاتھ کوروک دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو خاموش کر دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو خاموش کر دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو وار میں مشغول ہو کر مجھ سے ذرا بھی غافل کیونکہ وہ نہیں چاہتا کہ میر ابندہ کسی اور میں مشغول ہو کر مجھ سے ذرا بھی غافل کو دکیا تو نے بی کریم علی کار شادگر امی نہیں سنا۔

جُبِلَتْ الْقُلُوْبُ عَلَى حَبِّ مَنْ اَحْسَنَ اِلَيْهَا وَ بُغْضِ مَنْ اَسَاءَ الَيْهَا۔

"فطر تأدل اس سے محبت رکتے ہیں جو ان سے اچھاسلوک کرتا ہے اور اس شخص سے بعض رکھنے ہیں جو ان سے برائی سے پیش آتا ہے"

اللہ تعالی مخلوق کو رک دیتا ہے کہ تیرے ساتھ کسی طرح کا حسن سلوک کریں۔اور یہ سلسلہ جاری رہتا ہے یہاں تک کہ تواسے واحد لاشریک سمجھنے لگتا ہے صرف ای سے محبت کرنے لگتا۔اور ظاہر وباطن ہر لحاظ ہے اپنی تمام

حرکات وسکنات میں اس کا ہو جاتا ہے۔ تجھے سوائے اس کے کسی کی طرف سے نہ خیر دکھائی دیت ہے اور نہ شر دکھائی دیتا ہے تو پوری خلق سے ، نفس ، حرص و ہوا ،
ارادول اور تمناؤل سے بلحہ جمیع ماسواء اللہ سے فانی ہو جاتا ہے۔ پھر وہ لوگوں کے ہاتھ کو تیری طرف پھیلنے۔ تیری منت کرنے اور تجھے عطا کرنے کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبانیں تیری تعریف و توصیف کرنے کے لیے آزاد ہو جاتی ہیں اور تو اس و نیا میں بھی اور تو اس و نیا میں بھی اللہ تعالی کی نعمتوں سے ہمیشہ کیلئے لطف اندوز ہونے لگتا ہے۔

سوئے ادبی کاار تکاب نہ کرجو تجھے دیکھ رہاہے تو بھی اسے دیکھ جو تیری
طرف بردھ رہاہے تو بھی اس کی طرف بردھ۔ جو تجھے پہندیدگی کی نگاہ سے دیکھ رہا
ہے تو بھی اس سے محبت کر ۔جو بجھے دعوت دے رہاہے اس کی دعوت کو قبول کر ۔
جو تیری دسکیری کرنا چاہتا ہے اے اپناہا تھ تھا دے۔ جو تجھے تیرے نفس کی جمالت کی تاریکیوں سے نکالنا چاہتا ہے تجھے بربادی سے بچانے کا خواہاں ہے اور چاہتا ہے کہ تجھے تیرے نفس کی نجاستوں سے پاک کرے اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے۔ جو شخص تجھے تیرے نفس کی نجاستوں سے پاک کرے اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے۔ جو شخص تجھے تیری گندگیوں سے پاک کرنا چاہتا ہے تیرے مرداداور ہاتھ دے۔ جو شخص تجھے تیری گندگیوں سے پاک کرنا چاہتا ہے تیرے مرداداور مدیو سے خلاصی دینا چاہتا ہے۔ تیرے پست ادادوں سے نفس امارہ سے ، مگر اہ اور گراہ کن دوستوں سے نہر فیمتی نفیس اور عزیز چیز اور تیرے در میان حائل ہونے دالوں والے ہمینشوں سے نہر فیمتی نفیس اور عزیز چیز اور تیرے در میان حائل ہونے دالوں سے نجات دینے کاارادہ رکھتا ہے اس کے ہاتھ میں اپناہا تھ دے دے۔

رسوم اور طبیعت کی غلامی کب تک ؟ کب تک تو حق کی مخالفت کر تارہ گا حرص و ہواکی تابعد اری کب تک ہے د نیا پرستی کے قصور میں کب تک گرائے ہیں ہو تصور میں کب تک گرائے ہیں ہو گا۔ کب تک تیری محنت آخرت کی بہتری کیلئے نہیں ہو گا۔ کب تک تیری محنت آخرت کی بہتری کیلئے نہیں ہو گا۔ کب تک تواپخ مولا کے علاوہ غیر وال سے محبت کر تا پھرے گا۔

توكمال ب\_وكم كون باشياء كاخالق كائنات كي در ي در كو

وجود بخشے والا۔ کون ہے اول و آخر ، ظاہر وباطن۔ کون ہے مرجع و مصدر۔ کس کی یاد سے قلوب اور ارواح تسلی پاتے ہیں۔ کون زندگی کے یو جھ دور کر تا ہے۔ کون ہے جواحسان جنلائے بغیر عطاکر تاہے ؟

معرفت كى ايك بات

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : میں خواب میں کیاد کھتا ہوں کہ میں کسی سے کہ رہا ہوں۔اے اپنے دل میں اپنی ذات کورب کاشریک ٹھر انے والے اور ظاہر میں مخلوق کوشریک خدامتا نے والے اور عمل میں ارادے کوشریک بنانے والے۔ میرے پہلوے کسی نے پوچھا یہ کسی گفتگو ہے ؟ میں نے کما یہ معرفت کی گفتگو ہے۔

نفس کو موت کی نیندسلادے حتی کہ مجھے زندگی مل جائے

حضرت مینی عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : ایک دن مجھے سخت مشکل کاسامنا کرنا پڑا۔ میر انفس اپنے یو جھ کے پنچے تڑ پنے لگا۔ اور اس نے راحت و آرام ، آزادی اور آسائش کامطالبہ کیا۔

مجھ سے کئی نے کہا: کیا چاہتا ہے؟ میں نے جواب دیا: وہ موت چاہتا ہوں جس میں کوئی زندگی نہیں اور میں وہ زندگی چاہتا ہوں جس میں کسی قسم کی ن

موت تہیں۔ مجھ سے یو چھا گیا :ایسی کون سی موت ہے جس میں کوئی زندگی نہیں اور

وہ کو نسی حیات ہے جس میں کوئی موت نہیں؟

میں نے جولاً کہا: میر ااپنی جنس مخلوق ہے مر جاناوہ موت ہے جس میں کوئی زندگی نہیں۔ یہ وہ موت ہے کہ میں مخلوق کو نفع و نقصان میں معدوم و کیھوں۔ اس موت ہے مراد میرے نفس ہے، میری خواہش ہے، میرے ارادے اور تمنا ہے دنیاو آخرت میں موت ہے اور یہ وہ موت ہے کہ جس میں کہیں کوئی زندگی

#### IAA

نہیں۔اگر ہے موت حاصل ہوجائے تو پھر کی چیز کاوجو دباقی نہیں رہتا۔ رہی دہ زندگی کہ جس میں کوئی موت نہیں تو اس سے مراد میر افعلِ خداوندی کے ساتھ جینا ہے۔ کہ جس میں میرے وجود کو دخل نہ ہو۔اور اس میں موت میر ااس کے ساتھ موجود ہونا ہے۔اور بیدوہ نفیس ترین ارادہ جو میرے دل میں پیدا ہواجب سے میں نے ہوش سنبھالی ہے۔

محبت کی نشانی تشلیم ورضاہے

حفرت شخ عبدالقدر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضانے فرمایا: تعجب ہے۔ اس قدر اپنے رب پر تیری ناراضگی کہ اس نے تیری دعا کو قبول نہیں فرمایا۔ تو کہتا پھر تاہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق سے سوال کرنے کو مجھ پر حرام کیااور محم دیا کہ میں صرف ای کی جناب میں سوال کروں۔ اب جبکہ میں اس کی بارگاہ میں سوال کر تاہوں تو وہ جواب نہیں دیتا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ذراہتا تو تو آزاد ہیں سوال کر تاہوں تو وہ جواب نہیں دیتا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ذراہتا تو تو آزاد ہوں تو تو کا فرہے اور اگر کہتا ہے کہ میں غلام ہوں تو پھر بتا تو اپنے پروردگار کو تاخیر اجاب دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، موں تو پھر بتا تو اپنے پروردگار کو تاخیر اجاب دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، ہوں تو بھر بتا تو اپنے پروردگار کو تاخیر اجابت دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، ہوں تو بھر بتا تو اپنے ہوالات سے واقف ہے۔ یا تو اللہ عزوجل کو الزام نہیں دیتا۔

اگر تواللہ تعالیٰ کو تہمت نہیں دیتا۔ اس کی حکمت، ارادے اور دعا کی قبولیت میں اس نے تیرے لیے جو فوائدر کھ دیے ہیں ان کاا قرار کر تاہے تو تجھ پر لازم ہے کہ اس کا شکر اداکرے کیونکہ اس نے تیرے لیے زیادہ صحیح چیز اور نعمت کواختیار کیاادر نقصان دہ چیزے سے تجھے بچالیا۔

اگر تو تاخیر قبولیت دعامیں اسے الزام دیتاہے تواسے تہمت دینے کی وجہ سے توکافرہے کیونکہ الزام دیکر تواللہ تعالیٰ کی طرف ظلم کی نسبت کر رہاہے حالا نکہ دہ کریم ہے اپنے ہندوں پر ذرا بھی ظلم نہیں کر تا۔اور نہ ہی دہ ظلم کو پہند

فرماتا ہے۔ یہ ناممکنات میں سے ہے کہ اللہ کریم کسی پر ظلم کرے۔ کیونکہ وہ تیرا مالک ہاہمہ ہر چیز کامالک۔ اور مالک اپنی ملک میں جیسے چاہے تصرف کر سکتا ہے۔ اس کا اس کمنا صحیح نہیں کیونکہ ظلم یہ ہے کہ کسی دوسرے کی ملک میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کیا جائے۔ لہذا اللہ کریم کے فیصلے سے ناراض نہ ہو۔ اگرچہ یہ فیصلہ تیری طبع اور نفس کے خلاف ہے اور ظاہری طور پر نقصان دہ محدوس ہو تا ہے مگر تیری بھلائی کاضامن ہے۔

تجھ پر لازم ہے کہ شکر کر اور صبر سے کام لے۔اللہ کریم کو الزام نہ و۔ اس سے ناراض نہ ہو۔ نفس کی رعونت اور خواہش کی پیروی نہ کر کیونکہ

نفس اور خواہش کا تو کام ہی راہ خداو ندی سے بھٹھادینا ہے۔

ہمیشہ دعا کرنے رہے۔ سے دل سے اس کی بارگاہ میں التجاء کیجیئے اور حسن ظن رکھے کہ اللہ کر یم ضرور مہر بانی فرمائے گا۔ دہ ضرور اپناوعدہ ایفا کرے گا۔ مشکل آسانی میں بدل جائے گی۔ اللہ تعالیٰ سے حیاء لازم ہے۔ اس کے حکم کی موافقت کر۔ توحید پر قائم رہ۔ اس کے احکام کی پیروی کر۔اطاعت مجالانے میں دین کر۔ اور گناہوں کے قریب بھی نہ جا۔ جب اس کر یم کا تیرے لیے کوئی فیصلہ صادر ہویا تجھ میں کوئی فعل جاری ہو تو مردہ بن جا۔

اگر تہمت اور سوئے طن ہے نہیں چ سکتا تویادر کھ نفس برائی کا تھم دیتا ہے۔ اپنے رب کا نافر مان ہے۔ بہتر یہ ہے کہ ظلم اور زیادتی کو نفس کی طرف منسوب کر۔اس جفاشعار کی پیروی ہے احتراز کر۔اس کی سنگت ہے چ۔اس کے قول و فعل پر خوش نہ ہو۔ ہر حال میں اس ہے الگ رہ کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ تیراد شمن ہے۔ اور شیطان کا دوست ، نائب جاسوس اور ہم نشین ہے جو اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ اللہ سے ڈر۔اس کی گرفت ہے چ۔ احتیاط کر تعالیٰ کا دشمن اور تیراد شمن ہے۔ اللہ سے ڈر۔اس کی گرفت ہے چ۔ احتیاط کر احتیاط سے اللہ کا رہاد گرائی پڑھ کر سنا تعالیٰ کا یہ ارشاد گرائی پڑھ کر سنا تعالیٰ کا یہ ارشاد گرائی پڑھ کر سنا

مَا يَغْعَلُ اللهُ بِعَذَا بِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنَتُمْ وَكَانَ اللهُ شَكَرْتُمْ وَآمَنَتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلِيْمًا. (النماء 147) "كياكرك كالله تعالى تهيس عذاب ديكر الرتم شكر كرنے لكو اور ايمان لے آؤ اور الله تعالى بوا قدر وان ہے۔ سب كچھ جانے والا ہے"

ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَآنَّ اللهُ لَيْسَ بِطَلَّامِ لِلْعَبِيْدِ (الْحُ :10)

" یہ سزاہے اس کی جو تیرے ہاتھوں نے آگے بھیجااور بلاشبہ اللہ تعالیٰ بعدوں پر ظلم کرنے والا نہیں"

إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَّلَا كِنَّ النَّاسَ انْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ فَلْمَ النَّاسَ الْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ (يُولْس: 44)

" یقیناً الله تعالیٰ ظلم نهیں کر تالوگوں پر ذر ہر ابر لیکن لوگ ہی میں نفی نظامی تاریخ

اپ نفول پر ظلم کرتے ہیں"

الله تعالی کی خاطر اپنے نفس کا دسمن بن جا۔ اس سے کشتی کر۔ لڑاور تلوار سونت کر میدان میں آجا۔ الله تعالی کی سپاہ اور لشکریوں کا ساتھ دے۔ کیونکہ وہی لوگ دسمن خدا کے سخت ترین دسمن ہیں اسرب قدوس نے فرمایا تھا اے داود! اپنی خواہش کو چھوڑ دے کیونکہ میری بادشاہی میں خواہش نفس کے علادہ اور کوئی مجھ سے مخالفت کرنے والا نہیں۔

### پر ندے وہاں اترتے ہیں جمال دانے بھرے ہوں

حضرت مینی عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا: یول مت کمه که میں بارگاه اللی میں التجا نہیں کر تا۔ کیونکہ جو مقسوم ہے دوہ بن مانکے مل است کمه که میں بارگاہ اللہ عنماے مردی ہے۔" تیرا سب سے بواد عمن تیرانش ہے جو تیرے پہلومیں ہے"

جائے گااور جو قسمت میں نہیں لکھاد عاکر نے سے بھی نہیں ملے گا۔

و نیاد آخرت کی ہر بھلائی اور ضرورت کی ہر چیز کا سوال کر بھر طیکہ وہ

حرام اور مفید نہ ہو۔ کیونکہ اللہ کر یم نے حکم دے رکھا ہے کہ مجھ سے ماگواور یہ

تر غیب دی ہے کہ میر کی جناب میں التجاکرو۔ فرمایا :

اُدْعُونی اسْتَجِب لَکُم (مؤمن :60)

"مجھے پکارومیں تمہماری دعا قبول کروں گا"

ایک اور جگہ فرمایا :

واسٹنگو اللہ مِن فَضلِه (النہاء :32)

واسٹنگو اللہ مِن فَضلِه (النہاء :32)

زور ما نگتے رہواللہ تعالی سے اس کے فضل (وکرم) کو"

نی کر یم علیہ نے فرمایا :

ایسٹا کُوا اللہ وائٹہ مُوقِنُون بالْاِجَابَة اللہ اللہ وائٹہ مُوقِنُون بالْاِجَابَة اللہ اللہ وائٹہ مُوقِنُون بالْاِجَابَة اللہ اللہ وائٹہ میں اللہ کا بالا جابَة اللہ اللہ وائٹہ میں کی کریم علیہ دورایا :

"الله تعالیٰ ہے اس حالت میں دعا کرو کہ قبولیت دعا کا تنہیں

ایک دوسری حدیث ہے۔ فرمایا: اِسْاَلُوْا الله بِبُطُوْنِ اَکُفِیکُمْ کُ "اینے ہاتھ کھیلا کراللہ تعالیٰ سے سوال کرو"

ا عبد الله بن عمر رضی الله عنما کی روایت کرده ایک حدیث کا فکر ا ہے۔ تمته حدیث یول ہے۔ جان لو کہ الله تعالی عافل اور بے پرواه ول کی دعا قبول نہیں فرماتا" بیر حدیث حسن صحح ہے۔ ترخدی میں اس کے راوی حضر ت ابو ہر یره رضی الله عنه ہیں۔ دیکھتے" الجامع الصحح "ازالتر مذی حدیث نمبر 3479 اور مندامام احمد ج 177/2۔

ب حضرت این عباس رضی الله عنها کی روایت کرده ایک حدیث کا مکرا ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول الله علیقی نے خط کواس کی اجازت رسول الله علیقی نے فرمایی دیواروں پر پروے مت اٹکاؤ۔ جس نے اپنے بھائی کے خط کواس کی اجازت کے بغیر پرمھااس نے بقیناً آگ میں دیکھے گا۔ ہاتھ اٹھاکر الله تعالیٰ ہے سوال کرو۔ النے ہاتھوں دعانہ مانگو اور جب دعاہے فارغ ہو چکو تودونوں ہاتوں کواپنے چرے پر پھیردو۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔

اس کے علاوہ اور بہت ساری احادیث اس ضمن میں پیش کی جاسکتی ہیں۔
یہ نہ کہنا کہ میں نے سوال کیا اور اللہ تعالی نے میر المطلوب مجھے عطا
نہیں فرمایاللذااب میں سوال نہیں کروں گا۔ باتھہ ہمیشہ اس کی بارگاہ میں التجاکر۔
اگریہ تیر المقوم ہواتو اللہ تعالی دعا کے بعد مجھے عطافر مادے گا اور دعا کی وجہ سے تیرے ایمان، یقین اور عقید ہوتو حید کو پختہ فرمادے گا۔ اس دعا کی مرکت سے مخلوق سے سوال نہ کرنے اور تمام احوال میں اور ضروریات میں خلق سے لونہ لگانے کی نعمت میں اضافہ مادے گا۔

اوراگر مسئولہ چیز تیری قسمت میں نہیں تو دعا کی برکت ہے اللہ کریم کچھے اس سے غنی کردے گا۔ تو نقد برپرراضی ہوجائے گا۔ اگر تو نقیریام یض ہے تو فقر اور مرض میں بھی کچھے آرام وسکون نصیب ہوجائے گا۔ قرض ہے تو قرض خواہ کے دل میں نرمی اور رفق پیدا کردے گا اور تجھ سے تقاضا کرے گا بھی تو تختی نہیں کرے گابلعہ نمایت نرمی سے پیش آئے گا۔ اور کشائش تک تجھے مملت دے دے گایا پھر دعا کی برکت سے تیسرا قرض معاف کردے گا۔ یا قرض میں کی کردے گا۔ اگر دنیا میں اس نے قرض معاف نہ کیا تو آخرت میں تجھے اس دعا کی وجہ سے بہت زیادہ ثواب ملے گاکیونکہ اللہ تعالی کریم، غنی اور رخیم ہے۔ اپی بارگاہ کے سائل کو دنیاو آخرت میں خائب دخاسر نہیں ٹھمرا تا۔

دعابر حال مفید ہے۔ اس کا فاکدہ یا تو فوری طور پر سامنے آجاتا ہے یا اس کے ظاہر ہونے میں کچھ دیر گئی ہے حدیث پاک میں ہے۔
اِنَّ الْمُوْمِنَ يَرِی فِیْ صَحِیْفَتِه يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتٍ لَمْ
يَعْمَلْهَا . وَلَمْ يَدْرِبِهَا فَيُقَالُ لَهُ . إِنَّهَا بَدْلُ مُسْأَلَتِكَ
الَّتِیْ سَا لُتَهَا فِیْ دَارَ الدُّنْیَالِ

ا مير بياس جنع مصادر بين ان مين به حديث جھے نہيں ال سك

وجہ ہے کہ دعاکرنے والااللہ تعالیٰ کاذکر کرتا ہے اس کی وحدانیت کا اقرار کرتا ہے۔ عدل وانصاف کو عمل جامہ پہناتا ہے۔ حقد ارکاحق اواکرتا ہے۔ تکبر ، خود پہندی اور نخوت و غرور کو چھوڑ کر عاجزی اپناتا ہے۔ اور بیہ سب اعمال صالح عند اللہ ثواب کا موجب بنتے ہیں۔

اسے نفس کو قابو میں لااس سے پہلے کہ وہ تھے بھاڑدے

حضرت شیخ رضی راللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: توجب بھی بھی اپنے نفس سے جہاد کرے گا۔ اس پر غالب آئے گا اور مخالفت کی تموارے اسے قتل کرے گا تو اللہ تعالی ہربارا سے نئی زندگی عطاکر دے گا۔ وہ تجھ سے جھڑے گا۔ شہموات ولذات کا تقاضاکر سے گا اور اس بات کا خیال نہیں رکھے گا کہ حلال کیا ہے اور حرام کیا ہے۔ نفس کو باربار زندہ اس لیے کیا جاتا ہے کہ تو مجاہدہ کر تارہے۔ نفس کے خلاف تیری کو ششیں جاری رہیں اور تو ہمیشہ اجر و ثواب سے نوازا جاتا رہے۔ نہی مفہوم حضور نبی کریم علیا ہے کیا سے حدیث مبارکہ کا ہے۔ رجعنا من الجھاد الا صغر الی الجھاد الا کبول

"جم چھوٹے جمادے بڑے جماد کی طرف لوٹے ہیں"
آپ عظالیہ کے اس ار شادگرای کا مطلب سے کہ انساف کو ہمیشہ اپنے نفس کے خلاف جماد کرنا پڑتا ہے۔ اسے ہر وقت لذات دنیوی اور نفس کے گنا ہوں میں منهمک رہنے کے خلاف بر سر پیکار رہنا پڑتا ہے۔ ای مفہوم کو سے آیت کریمہ بھی ہیان کرتی ہے۔

وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَاْ تِيكَ الْيَقِيْنُ (الحجر: 99) "اور عبادت يَحِيُّ الپِرب كى يمال تك كه آجائ آپ ك ياس اليقين"

الله تعالی نے اپنے محبوب علی کے عبادت کا عکم دیا۔ اور یہ عبادت مخالفت نفس ہے۔ کیونکہ نفس ہر قتم کی عبادت سے بھا گتا ہے اور اس کی ضد کو پہند کر تا ہے۔ الیقین سے مراد موت ہے یعنی مرنے تک نفس کے خلاف جماد کرتے رہو۔

اگر کوئی یہ کے کہ آیت میں خطاب حضور علیہ کو ہے آپ کے نفس کا عبادت سے بھاگنا بعید از قیاس ہے کیونکہ آپ خواہش سے پاک تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْيٌ يُّوْحَىٰ (الْجُم :4,3)

"اوروہ تو یو لٹاہی نہیں اپنی خواہش ہے۔ نہیں ہے یہ مگروحی جوان کی طرف کی جاتی ہے"

تو ہم کمیں گے کہ ہال نبی کریم علیہ معصوم عن الخطاء ہیں مگریہ تھم تعلیم امت اور تقرر شرع کیلئے ہے۔ یہ تھم خاص نمیں بلحہ عام ہے اور قیامت تک ساری امت کیلئے رہنمائی کا ذریعہ ہے۔ پھر ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب مکرم علیہ کو نفس و خواہش پر غلبہ عطافر مایا ہے تاکہ آپ کو نفس

وخواہش نقصان نہ دے سکیں اور آپ کو مجامدہ کی ضرورت نہ رہے۔ کیکن امت کو نفس وخواہش پر غلبہ نہیں دیا گیا۔اور انہیں مجاہدہ کی ضرورت ہے۔ بند ہُمؤ من اپنے نفس کے خلاف بر سر پیکار رہتا ہے حتی کہ اسے موت آجاتی ہے۔وہ ایخرب کی بارگاہ میں جب پیش ہوتا ہے تواس کے ہاتھ میں مجاہدہ کی نگلی تکوار خون سے لت پت دیکھ رب قدوس اسے جنت کی لبری تعمقوں سے نوازدیتا ہے اور اسے خوشخری سناتا ہے۔

وَاَمًّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهٰى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى (النازعات: 40-41) "اور جوڈر تارہا ہو گائے رب کے حضور کھڑا ہونے سے اور (اینے) نفس کوروکتارہا ہو گا (ہربری) خواہش ہے۔ یقیناً جنت ہی اس کا ٹھکانا ہو گا"

جب بند ہُ مؤمن کو اللہ تعالی جنت عطا فرماتا ہے اور جنت اس کا گھر، جائے قرار لوٹنے کا مقام بن جاتا ہے۔اور الله تعالیٰ بندے کواس بات سے محفوظ فرما دیتا ہے کہ وہ اے اس گھر سے نکال کر کسی اور گھر میں جگہ دے۔ کسی اور ٹھکانے کو منتقل کرے اور دنیا کی طرف لوٹادے تو. روز پر وزاور لمحہ بلحہ اسے نئی نئی نعمتوں سے نواز تا ہے۔ رنگارنگ کے زیورات اور قشم قتم کی خلعتیں مختتا ہے جن كى نەانتاء ہے ، نەغايت اور نەاختتام \_ جس طرح كەبىد ، مۇمن دىياميں رە كرروز بروز لمحه بلحه نفس اور خواہش سے لڑتار ہاتھا۔

ر ما كا فر، منافق اور الله كا نافرمان توجب انهول نے دنیا میں نفس اور خواہش کے خلاف مجاہدہ ترک کیا۔ان کی اتباع کی۔شیطان کا کمامانا تو کفر ،شرک اور دوسری طرح طرح کی بر ائیوں میں مبتلا ہو گئے۔ یہاں تک کہ کفر اور معصیت کی حالت میں انہیں موت آگئے۔نداسلام لانے کی توفیق ہوئی اورنہ توبہ کرنے کا موقع ملا۔اللہ تعالٰی نے انہیں اس آگ میں بھینک دیاجو کا فروں کیلئے تیار کی گئی

ہے۔رب قدوس کاار شادہ۔

> قدوس كاار شاد گرامى ہے۔ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُو دُهُمْ بَدَّلْنَا هُمْ جُلُو دُا غَيْرَهَا

(النساء: 56)

"جب بھی پک جائیں گان کی کھالیں توبدل کردیں گے ہم انہیں کھالیں دوسری"

الله تعالی انہیں ایسے در دناک عذاب سے دوچار کرے گا کیونکہ انہوں نے دنیا میں الله تعالیٰ کی نافر مانی کرتے ہوئے اپنے نفول اور خواہشول سے موافقت کی ہوگی۔

اہل دوزخ کی جلدیں اور گوشت ہر لحظہ بلحظہ تازہ ہورہے ہو نگے تاکہ انہیں سخت سے سخت عذاب اور اہل جنت کو لمحہ بلحہ نگی نئی نعمتوں سے نواز اجائے گاتاکہ وہ زیادہ سے زیادہ ان نعمتوں سے لطف اندوز ہو شکیں۔

اس كاميانى كى اصل وجه دنيايي نفس سے مجاہده اور ترك موافقت ہے ميں رسول الله صلى عليه و آله واصحابه وسلم كى اس حديث طيبه كامفهوم ہے۔

الدنيا مزدعة الآخرة الله عليه كامفهوم ہے۔

"دنياآخرت كى كھيتى ہے"

ا۔ ملاعلی قاری فرماتے ہیں کہ اگرچہ امام غزالی نے یہ حدیث الاحیاء میں نقل فرمائی ہے لیکن میں اس ہے واقف نہیں ہول و کیھے"الاسر اراتمر فوعہ" نمبر 205میں کہتا ہوں اس کی کوئی اصل نہیں۔ یہ عیسیٰ علیہ السلام کا قول ہے۔ Click

### مقادر کو مواقیت کی طرف لے جانے والا کتنامنصف ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دار ضاہ نے فرمایا : جب
اللہ تعالیٰ کسی بدے کی دعا قبول فرمالیتا ہے اور اس کی تمناپوری کر دیتا ہے تواس
سے اللہ تعالیٰ کے ارادے ، نقد بر اور علم سابق پر کوئی حرف نہیں آتا۔ بلتہ جب
بدے کی دعااللہ تعالیٰ کی مر اداور متعینہ دفت کے موافق ہوتی ہے تواللہ تعالیٰ دعا
قبول فرمالیتا ہے اور مقررہ دوقت پر بھرے کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے۔ کیونکہ
اللہ تعالیٰ کے علم سابق اور نقد بر میں اس ضرورت کے پورا ہونے کا ہی دفت تھا۔
ادھر دفت آپنچا۔ ادھر بھرے نے بارگاہ خداد ندی میں دعاکر دی۔ دعااور قبولیت
کے دفت میں موافقت ہوگئ اور بھرے کی دعا کو قبول کر لیا گیا۔ اس سے یہ لازم
نہیں آتا کہ بھرے کی دعا سے اللہ تعالیٰ کاار ادہ تبدیل ہوگیا۔ یا نقد بریدل گئے۔ اللہ
تعالیٰ کاار شادگرامی ہے۔

كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَان (الرحمٰن :29) "ہرروزوہ ایک نئ شاہ سے تجل فرما تاہے"

یعنی وہ مقادیر کو مواقیت کی طرف لے جاتا ہے۔ و نیامیں محض وعاسے اللہ تعالی کی کی تکلیف کو دور کرتا ہے۔ تعالی کی کی تکلیف کو دور کرتا ہے۔ اللہ اور وہ جو صدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم علی ہے نے فرمایا:

لاير دالقضاء الا الدعاءك

تواس کامطلب ہے کہ جس دعا کے بارے یہ فیصلہ ہو چکا ہو تا ہے کہ اس سے نقد پر بدل جائے گی صرف ای سے نقد پر بدلتی ہے۔ ہر دعا سے نہیں۔ اس طرح کوئی شخص اپنے عمل کی ہناء پر جنت میں نہیں جائے گابلتے اللہ تعالیٰ کی

ا حسر ندی کی روایت کر دہ حدیث کا گلزا ہے۔ پوری حدیث یوں ہے۔ "عمر میں اضافہ نہیں کرتی گر صرف نیکی" یہ حدیث صحیح ہے۔ راوی حضرت سلمان رضی اللہ عنہ ہیں۔ ویکھے "الجامع اصحیح" حدیث نمبر 2139

رحمت کے طفیل اسے بیہ سعادت نصیب ہوگی لیکن بھر حال مسلم امر ہے کہ اللہ تعالیٰ البینہ بدول کے درجات میں تفاوت ان کے اعمال کے تفاوت کی وجہ سے روار کھے گا۔ حضر ت عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث میں آیا ہے کہ:

إِنَّهَا سَأَلَتْ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ هَلْ يَدْخُلُ اَحَدٌ الْجَنَّةَ بِعَمَلِهِ؟ فَقَالَ لَا بِلِ بِرَحْمَةِ اللهِ تَعَالَىٰ فَقَالَتْ وَلَا ٱنْتَ؟ فَقَالَ "وَلَا آنَا إِلَّا

اَنْ يَتَغَمَّدُنَى الله بُوحُمْتِه وَوَضَعَ يَدَهُ عَلَى هَامْتِهِ اَلَّهُ سَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله على الله عليه وآله واصحابه وسلم عدريافت كيا-كياكوئي الله عليه وآله واصحابه وسلم بناء پر جنت جائے گا؟ حضور صلى الله عليه وآله واصحابه وسلم في فرمايا نسين بلحه الله كي رحمت كے طفيل حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها نے پوچھا۔ آپ بھى نهيں؟ فرمايا ميں بھى نهيں۔ الله يه كه الله تعالى مجھے اپنى رحمت سے دُھانپ کے الله تعالى محمد اپنى رحمت سے دُھانپ کے الله تعالى الله تعالى الله عنها کے الله تعالى محمد اپنى رحمت سے دُھانپ کے الله تعالى الله عنها کے الله تعالى مارك اپنے مراقد س پر ركھا"

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذہے کسی کا حق واجب نہیں ہے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ پر لازم ہے کہ کسی ہے عمد پوراکرے۔ بلعہ وہ جو چاہتا ہے کر تا ہے۔ جے چاہتا ہے عذاب ویتا ہے۔ جس پر چاہتا ہے رحمت فرما تا ہے۔ جے چاہتا ہے نواز تا ہے۔ جو چاہتا ہے کر گذر تا ہے۔ اس سے پوچھا نہیں جاسکتا کہ کیا کما۔ کیوں کما۔ ہاں وہ پوچھتا ہے۔ جے چاہتا ہے اپنے فضل واحسان سے بے حیاہتا ہے اپنے فال کی بناء پر محروم کر ویتا ہے۔

اور ایسا کیوں نہ ہو عرش تا فرش سب اس کی ملکیت ہے۔اس کے علاوہ کوئی مالک وصانع نہیں ہے۔ فرمایا۔

هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللهِ (فاطه: 3) "كياالله كِ بغير كو كى اور خالق بھى ہے؟" اَلِلهٌ مَعَ اللهِ (النمل: 63)

"كياكوكى اور خداب الله تعالى كے ساتھ ؟" هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا (مريم: 65)

"كياتم جانة مواس كاكوئي بهم مثل بع؟"

قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكِ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ تُنْلِعُ مَنْ تَشَاءُ. الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ تُنْلِعُ الْمَيْكِ الْخَيْرُ اللَّهُ اللَّيْلَ فِي اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَلَخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ تَشَاءُ الْمَيْتِ وَ لَحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيَ . و تَرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ الْمَيْتِ وَ لَكْرُرُ اللَّهُ مَنْ تَشَاءُ

بغَيْرُ حِسَابٍ (آل عمران:26-27)

"(اُ عبیب! یوں) عرض کرو۔ اے اللہ! مالک سب ملکوں
کے تو مخش دیتا ہے ملک جے چاہتا ہے اور چھین لیتا ہے ملک
جس سے چاہتا ہے۔ اور عزت دیتا ہے جے چاہتا ہے اور ذلیل
کرتا ہے جس کو چاہتا ہے۔ تیرے ہی ہاتھ میں ہے ساری
بھلائی۔ بیشک تو ہر چیز پر قادر ہے۔ تو داخل کرتا ہے رات (کا
حصہ) دن میں اور داخل کرتا ہے دن (کا حصہ) رات میں۔
اور نکالتا ہے تو زندہ کو مردہ سے اور نکالتا ہے مردہ کو زندہ
سے۔ اور رزق دیتا ہے جے چاہتا ہے بے حاب"

www.makiabah.org

# سخی ہے کوئی قیمتی چیز ہی طلب کر

حضرت فینخ عبدللقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : الله تعالیٰ ہے اس کے علاوہ اور کچھ نہ مانگ کہ وہ تیرے گذشتہ گناہ معاف فرمادے۔ آنے والے دنوں میں معصیت سے محفوظ رکھے۔ حسن عمل و فرمانبر داری کی توفیق دے۔ نواہی ہے رکنے کا حوصلہ ، قضاء کی سختی پر صبر۔ مصائب و آلام پر بر داشت ، عطاد مخش پر شکر کی توفیق دے۔ پھر تیر اخاتمہ بالخیر کرے اور انبیاء ، صدیقین، شھداء، صالحین بہترین ساتھیوں کی سنگت کی نعمت سے نواز دے۔ د نیاکا سوال مت کر ۔ بیر دعانہ کر کہ تیر ہے فقر وافلاس کو غناو فراخی میں بدل دے بلحہ اس کی تقسیم اور تدبیر سے راضی ہو۔ دعا مانگ کہ جس حالت میں جس مقام پر اور جس آزمائش میں توہے مجھے ثامت قدمی مخفے اور اس وقت تک تیرے یاؤں میں لغزش نہ آئے جب تک وہ خود تیری حالت نہ بدلے۔ خود ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف تجھے منتقل نہ کرے۔ تو نہیں جانتا کہ اس فقر وافلاس اور اہتلاء و آزمائش میں کیا کیا مصلحتیں پوشیدہ ہیں۔ کیونکہ حقائق اشیاء کو وہی خوب جانتا ہے۔مصالح ومفاسد کا حقیقی علم اس کی ذات ہے خاص ہے۔ حضرت عمر رضى الله تعالى عنه كے بارے آيا ہے كه آب نے فرمايا: "مجھے اس سے غرض نہیں کہ میری صبح کس حالت میں ہوتی ہے۔

عصرات میں ہوئی ہے۔ پیندیدہ حالت میں بیانا پیندیدہ حالت میں۔ کیونکہ میں نہیں جانتا بہتریان دومیں سے کس حالت میں ہے''۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیبات اس لیے فرمائی کہ سے سے سے سے سے سات میں ہے''۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیبات اس کے فرمائی کہ

آپراضی بر ضاحے اور اللہ تعالیٰ کی قضاء قدرے مطمئن تھے۔

رب قدوس كاارشادى:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا

وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ (البقره:216)

"فرض کیا گیاہے تم پر جہاد اور وہ نا پسندے تہیں اور ہو سکتاہے کہ تم ناپند کروکسی چیز کو حالانکہ وہ تمہارے لیے بہتر ہو اور ہو سكتا ہے كہ تم پيند كروكى چيز كو حالانكہ وہ تمهارے حق ميں برى مواور (حقیقت حال)الله بی جانتا ہے اور تم نهیں جانتے"

اس حالت ير قائم ره يمال تك كه تيرى خوابش زائل بو جائے اور تیرے نفس کی سر کشی جاتی رہے۔وہ ذلیل،مغلوب اور تیرا تابع ہو جائے۔ پھروہ وقت بھی آئے کہ تیراارادہ، تیری آرزونہ رہے۔ دنیا کی تمام چیزوں کا خیال تیرے دل سے نکل جائے۔ اور تیرے دل میں صرف اللہ کریم کابسیر ا ہوھوٹ اسی کی محبت کاچراغ روشن ہو۔ تیری طلب اور جاہت سچی ہو۔جب تیر اول غیرے کلیئے خالی ہو جائے گا تو تھے ارادہ واپس مل جائے گا۔ اور تھم ملے گاکہ دنیا وآخرت کی نعمتوں سے حظ اٹھا۔اب تواللہ تعالیٰ سے اس کی ذات کو مائے گا۔اس کے احکامات کی پیروی کی توفیق طلب کرے گا۔ تشکیم ور ضاکاسوال کرے گا۔

اگر د نیاوی نعمتوں میں ہے کچھ مل جائے گا توشکر کرے گااور ان سے حظ اٹھائے گا۔ محروم رہا تو ناراض نہیں ہو گا۔اور تیرے باطن میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہو گی۔ تواللہ تعالٰی کوالزام نہیں دے گا کیونکہ تیری طلب میں خواہش کو و خل نہیں تھا۔اس میں تیراذاتی ارادہ شامل نہیں تھا۔ کیونکہ خواہش وارادہ سے تو تیرادل خالی ہو چکا تھا۔ دنیا تیرا مقصود و مراد ہی نہیں رہی تھی۔ بلحہ تو اللہ کا

فرمانبر دار تھااور اس کی فرمانبر داری میں سوال کر رہا تھا۔ وہ مشتِ خاک آپ نے نہیں بلعہ اللہ تعالیٰ نے سچینکی

نيكيوں پر اترانا، خود پيندي اور اعمال صالحہ پر صلے كا تقاضا كرنا كيو نكر بہتر ہو سکتا ہے۔ جبکہ ہر نیکی اللہ کی توفیق ،اس کی مدد ،اس کے فضل و کرم ،اس کی

#### 107

مثیت اور قوت سے سر انجام پائی۔ اگر تو گناہوں سے محفوظ رہا تو بھی اس کی حفاظت، حمایت اور اس کے بیانے سے محفوظ رہا۔

تونے ان نعمتوں کا شکر اداکہاں کیا؟ نجھے جن نعمتوں سے نوازا گیا کہاں ان نعمتوں کااعتراف کیا؟ (جب تونے نہ شکر کیانہ اعتراف کیا) تو پھریہ رعونت کسی یہ جمالت کیوں؟

جس شجاعت اور سخاوت پر تختیے غرور ہے وہ تیری نہیں کی دوسرے کی ہے۔ تونے دشمن کو قتل کیا تواپی طاقت کے بل ہوتے پر نہیں بلحہ کسی دوسرے کی معاونت، اس کی بہادرانہ ضرب اس میں شامل تھی۔ اگر وہ نہ ہو تا تو دشمن کی مجائے توخود خون میں لت پت گر ایر اہو تا۔

تونے مال خرچ کیا تواس وجہ ہے کہ ایک کریم، سے امانتدار نے کچھے ضانت فراہم کی۔اس نے یقین دہانی کرائی کہ خرچ کرے گا تو کچھے اس کا بہترین عوض اور بدلا ملے گا۔اگر وہ ضانت نہ دیتا۔ بہترین صلہ کا کچھے لا کچ نہ دیتا۔ تیرے ساتھ وعدہ نہ کرتا تو توایک دانہ بھی خرچ نہ کرتا۔ پھر کیوں تو محض اپنے فعل پر فخر وغرور کرتاہے ؟

اپی حالت سنوار نے کی کوشش کر۔اللہ کریم کاشکر اور ناکر جس نے تیری مدد کی۔ وہی دائی مدد کا مستحق ہے۔ نیک اعمال کوای کی طرف منسوب کر۔ شر ومعاصی اور مذموم کامول کواپنے نفس کی طرف منسوب کر۔ ظلم اور سوئے اوئی کاار تکاب نفس کاکام ہے ای کوالزام دے کہ بیمی اس کامز اوار ہے۔ کیونکہ ہر شر کا منبع نفس ہے۔بد کاری اور پر ائی کا تھم نفس دیتا ہے۔اگر چہ تیر ااور تیرے فعل کا خالق اللہ ہے گر پر ائی کا کاسب تو ہے۔ یہ تیرے کسب سے و قوع پذر ہوتی ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کا اللہ دسلم نے فرمایا :

اَعْمَلُواْ وَقَادِبُواْ وَسَدِّدُواْ فَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ لَكُ "ممل كرو الله كا قرب طلب كرواور نيكى كرو پس هر كام اس كيلئ آسان موجاتا ہے جس كے ليے اسے پيدا گيامو" تجھے جس حالت ميں ركھا گيا ہے اسى ميں تيرى بھلائى ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: لا

محاله تويام يد مو گايام اد

اگر تو مرید ہے توبار ہر دار ہے۔ اور ہر تختی اور ہر قتم کا بو جھ اٹھانے کا مکلّف ہے۔ کیونکہ تو طالب ہے اور طالب کو مشقت پر مشقت ہر داشت کر نا پڑتی ہے۔ اسے سخت جانی کا مظاہرہ کر نا پڑتا ہے۔ تب کمیں جاکر وہ مطلوب کو پنچتا ہے۔ اسے سخت جانی کا مظاہرہ کر نا پڑتا ہے۔ تب کمیں جاکر وہ مطلوب کو پنچتا ہے۔ اور اپنی محبوب و پندیدہ چیز حاصل کرنے میں کا میاب ہوتا ہے۔

گردہ میں شامل ہو جائے۔ اگر تو مراد ہے تو مصیبت کا شکوہ نہ کر۔اللہ تعالیٰ کو الزام نہ دے کہ تجھے مشکلات سے سامنا ہے۔ سب مصائب تجھے مردان جفاکیش کے مراتب عالیہ

تك پنچان كيلت بين-

اے الم ترزی نے "الجامع الصحح" میں (نمبر 3111) حضرت الن عمر رضی الله عنها سے روایت فرمایے۔ یہ صحیح حن غریب ہے۔"فکل میسو لما خلق له" کے الفاظ صحح میں۔ ملک ملک ملک میسو لما خلق له"

کہا تو پہند کرے گاکہ اس اعلیٰ مقام کو کھودے اور محبوبان خداکی فہرست میں تیرانام شامل نہ ہو۔ کیا تو کسی ادنی مقام پر اکتفاکر نے کا خواہاں ہے۔ کہ تجھے ان بلند یوں سے محروم رکھا جائے جن سے اللہ تعالیٰ نے اپنہ بدوں کو نوازا ہے۔ اور ان خلعتوں اور نعمتوں سے تو محروم رہ جائے جن سے ان لوگوں کو نوازا گیا ہے۔ تو اگر پستی پر راضی ہے تو بھی وہ کر یم تیرے لیے پستی کو پہند نہیں کر تا۔ واللہ یعملہ وائٹہ م لا متعلکہ وائٹہ میں جانے "

واللہ یعملہ وائٹہ م نہیں جانے "

دہ تیرے لیے اعلیٰ وار مع ، اصلی واسنی کا اختیار کر تاہے اور تو ہے کہ اس وہ تیرے لیے اعلیٰ وار مع ، اصلی واسنی کا اختیار کر تاہے اور تو ہے کہ اس

اگر توبیہ کہے کہ مذکورہ تقسیم اور بیان کے مطابق مر ادکو مبتلائے مصیبت کرنا کیسے صحیح ہو سکتا ہے حالا نکہ ابتلاء تو محبت کرنے والے کیلئے ہے۔ محبوب و مراد نوازاجا تاہے نہ کر آزمایا جاتا ہے۔

تو کما جائے گا کہ ہمار اپسلامیان اغلب نظریے کو میان کر تاہے۔ مشہور تو یم ہے کہ محب کو آزمایا جا تا ہے لیکن مبھی الجھی ہو تاہے کہ محبوب کو ابتلاء و آزمائش کے تھن مر احل ہے گزار اجا تاہے۔

اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم سید المحبوبین تھے۔ مگر آپ نے سب لوگوں سے زیادہ مصبتیں جھیلیں۔ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کاار شادگرامی اس کی توثیق کرتا ہے۔

لَهَدْ أُخِفْتُ فِي اللهِ مَالَا يَخَافُ اَحَدٌ. وَلَقَدْ أُوْذِيْتُ فِي اللهِ مَالَا يَخَافُ اَحَدٌ. وَلَقَدْ أُوْذِيْتُ فِي الله وَ مَايُوْذَىٰ اَحَدٌ. وَلَقَدْ آتَتْ عَلَىَّ ثَلَاثُوْنَ يُوْمًا مِنْ بَيْنِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ وَ مَالِىَ وَلِبِلَالٍ طَعَامٌ يَاكُلُهُ ذُوْكَبِدٍ إِلَّا

شَيْيةٌ يُواريْهِ إِبْطُ بِلَالَ الْ "میں الله کی راه میں اس قدر خوف زده کیا گیا ہوں کہ اتا خوف زوه کوئی نه ہوا ہو گا۔ مجھے راہ خدامیں اس قدر اذیتیں دی کئیں کہ اتناکسی کونہ ستایا گیا ہو گا۔اور (ایسابھی ہواکہ ) مجھ یر تمیں دن اور راتیں گزر گئی گر مجھے اور بلال کو کھانے کیلئے کوئی چیز میسرند آئی جے کوئی جاندار کھاسکتا۔ سوائے اس چیز كے جےبلال كى بغل نے چھيار كھا ہو تا تھا" ر سول الله عليه كاليك اور ارشاد كرامي ہے۔ إِنَّا مَعَا شِورَ الْمَانْبِيَاءِ أَشَدُّ النَّاسِ بَلَاءً ثُمَّ الْمَثْلُ بِالْمَثْلِ الْمَثْلُ بِالْمَثْلِ "سب سے زیادہ ہم گروہ انبیاء کو اہتلاء و آزمائش سے گزرنا يرا پر درجه درجه دوس علوك آزمائے گئے" انَا اَعْرَفُكُمْ بِاللَّهِ وَاَشَدُّكُمْ مِنْهُ خَوْفًا ٣٠ "میں تم سب سے زیادہ اللہ کاعر فان رکھنے والا اور سب سے زيادهاس عةرف والاجول" این محبوب کو کس قدر مشکلات کی بھٹی سے گزارا۔ اینے مراد اور

اپنے محبوب کو کس قدر مشکلات کی بھٹی سے گزارا۔ اپنے مراد اور مطلوب کو کس قدر خو فناک حالات میں مبتلار کھا۔ یہ سب کچھ بلاد جہ نہیں تھا۔ اس سے مقصود جنت میں اعلی دار ضع مقامات پر فائز کرنا تھا۔ جیسا کہ ہم اشارہ کر آئے ہیں۔ کیونکہ جنت میں اعلی در جات اور ارفع منازل دنیا میں نیک اعمال کی وجہ سے عطاکیے جاتے ہیں۔

ا۔ اس مدیث کو امام ترندی نے ''الجامع استحج'' میں حفر ت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کر کے نقل کیا ہے۔ (نمبر حدیث 2472) یہ مدیث میچ ہے۔ ۲۔ اس کی تخ تئ پہلے ہو چکی ہے۔ اور یہ مدیث حسن صحیح ہے۔ ۳۔ اس کی تخ تئ پہلے ہو چکی ہے۔ اور یہ مدیث صحیح ہے۔ سر مدیم میں

دنیاآخرت کی تھیتی ہے۔اوامر کی اوائیگی اور نواہی سے اجتناب کے بعد انبیاء واولیاء کے اعمال صبر ورضااور حالت بلامیں موافقت پر مبنی ہوتے ہیں۔ پھر انہیں ان مصائب و آلام سے نجات دیکر انعام واکر ام سے لبد لآباد تک نواز اجا تا ہے۔ روز قیامت کی فکر انسان کو دوسر ول سے میگانہ بنادے گی

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: دیندار طبقه میں سے جولوگ دینی ضروریات نماز جمعه اور دوسری نماز پیجگانه کیلئے یا ضروریات دنیوی کیلئے بازاروں میں جاتے ہیں۔

تو ان میں سے کچھ تو ایسے ہوتے ہیں جو بازار جاکر طرح طرح کی شھوات ولذات کو دیکھتے ہیں تو یہ چیزیں انہیں اپنی طرف متوجہ کر لیتی ہیں وہ انہیں دل دے ہیں جارت ہیں انہیں دل دے ہیں ہوتے ہیں اور فتنہ میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ یہ چیزان کی بربادی ، ترک دین ، پاکبازی کا سب بن جاتی ہے۔ وہ طبیعت کی موافقت پر اتر آتے ہیں۔ خواہشات کی اتباع کرنے لگتے ہیں ہال اگر اللہ تعالی ایخ فضل و کرم سے ان کی واہشات کی اتباع کرنے لگتے ہیں ہال اگر اللہ تعالی ایخ فضل و کرم سے ان کی دستھری فرمائے۔ انہیں محفوظ رکھے اور صبر و محمل کی توفیق دے دے تو وہ محفوظ رہ جاتے ہیں اور بھونے نہیں۔

دوسر اگردہ ان لوگوں کا ہے جن کی دنیاوی تعمتوں پر جب نظر پڑتی ہے اور ہلاک ہونے کے قریب ہوتے ہیں فوراً اپنی عقل اور دین کی طرف رجوع کرتے ہیں۔دل کو مضبوط کر لیتے۔ تکلفااستقامت اختیار کرتے ہیں اور دنیا کوترک کرنے کا کڑوا گھونٹ پی لیتے ہیں طبیعت اور خواہش کے خلاف جنگ لڑتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے لیے آخرت میں بڑا اجر لکھاجا تا ہے۔

حدیث مبارکہ میں ہے کہ آپ علی نے فرمایا:

يكتب للمؤمن بترك الشهوة عند العجز عنها او عنه القدرة عليها سبعين حسنة المجتمع يد عديث شيل ملى -

"بند ہُ مؤ من کو ترک شہوت پر ستر نیکیاں ملتی ہیں۔ خواہ وہ ترک شہوت سے عاجز ہویااس پر قدرت رکھتا ہو"۔ تنہ باگی السالگ کراپ جہ الدینوت ال سیان کی طرح المان لیتہ ہیں۔

تیسر اگر دہ ان لوگوں کا ہے جو ان نعتوں سے پوری طرح لطف لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے فضل دکرم کے ساتھ انہیں حاصل کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کواللہ تعالیٰ نے دنیادی مال دمتاع سے حظ وافر عطافر مار کھا ہو تا ہے۔ وہ ان نعمتوں سے لطف اندوز ہوتے ہیں اور اس پر اس کریم کا شکر اداکرتے ہیں۔

چوتھا گردہ ان لوگوں کا ہے جو دنیوی چیزوں کو دیکھتے ہیں لیکن ان سے
کوئی اثر قبول نہیں کرتے۔وہ ماسوااللہ سے اندھے بن جاتے ہیں۔انہیں اللہ تعالیٰ
کے علادہ اور کچھ نظر ہی نہیں آتا۔وہ بہر ے ہو جاتے ہیں اور غیر کی آداز کو سن
نہیں پاتے وہ اپنے مقصود و مطلوب میں اس طرح مشغول ہوتے ہیں کہ غیر کی
طرف نگاہ کرنے کی فرصت ہی نہیں رکھتے۔وہ خلق سے اس قدر لا تعلق ہو چکے
ہوتے ہیں کہ دکھ کر بھی کچھ نہیں دیکھتے۔ آپ پو چھیں کہ بازار میں کیا دیکھا تو
کہیں گے کہ اس کے سواء تو جمیں کچھ نظر ہی نہیں آیا۔

بے شک انہوں نے بازار میں بھر ی د نیادی نعمتوں کو دیکھا۔ مگر دل کی آئھ ہے نہیں ظاہری آئکھوں ہے دیکھا۔ دل جمال یار کے مزے لو شار ہا۔ اس لیے دو دیکھ کر بھی کچھ ند دیکھ یائے۔ دو سرے لفظوں میں یوں کہنا چاہیے کہ انہوں نے صورت کو دیکھا مگر معنی سے لا تعلق رہے۔ انہوں نے ظاہر کو دیکھا مگر اشیاء کے باطن سے اندھے بنے رہے۔ ظاہری طور پر تو ان کی آئکھیں بازار کی چیز دل کو دیکھ رہی تھیں لیکن در حقیقت نگاموں میں اللہ کریم کے جلوے ہے ہوئے تھے۔ انہیں ہر طرف اللہ تعالی کا جلال وجمال نظر آرہا تھا۔

پانچوال گروہ ان لو گوں کا ہے جن کے دل میں اللّٰہ کی مخلوق کا در دہو تا ہے جبوہ بازار میں داخل ہوتے ہیں تو یہ جذبہ شفقت انہیں لذات دنیوی سے مگانہ کر دیتا ہے۔بازار میں داخل ہونے سے لیکر نکلنے تک وہ خلق خداکیلئے دعا، استغفار، رحمت، شفاعت اور شفقت کاسوال کرتے رہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی مخلوق کود کھ کر ان کادل جل الحصائے۔ آنکھیں اشک بار ہو جاتی ہیں۔ زبان اللہ تعالیٰ ک حمدو شاکر نے لگتی ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کی عطاکر وہ ان نمتوں پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر تاہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جو خلق خد ااور بستیوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کو توال اور محافظ ہوتے ہیں۔ اگر آپ چاہیں تو انہیں عارف، لبدال، زاہد عالم، اعیاں، او تاد، محبوب، مر اداز مین میں اللہ کے ٹائب، سفر اء، حقیقت شناس، ہادی، محمدی، ماہر آور مرشد کہ سکتے ہیں۔ ایسے لوگوں کر بیت احمر اور تادر الوجود ہیں۔ وضوان ماہر آور مرشد کہ علیہ میں۔ ایسے لوگوں کر بیت احمر اور تادر الوجود ہیں۔ وضوان الی اللہ وصلواته علیہ میں۔ وعلی کل مومن مرید الله عزوجل وصل الی انهتاء المقام.

الله تعالیٰ کی نعمتیں بھی ابتلاء و آزمائش بیں اور اس کا محر وم کر نابھی امتحان ہے

حضرت فیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عند نے ارشاد فرمایا: الله تعالیٰ بھی اپنے کسی بندے کو دوسر ول کے عیوب پر مطلع فرمادیتا ہے۔جبوہ بندہ دوسر ول کے جھوٹ، دعاوی۔افعال واقوال اور باطن و نیت کے شرک سے آگاہ ہو جاتا ہے تواپنے رب،اس کے رسول اور دین کے بارے غیرت کا مظاہرہ کرتا ہے۔اس کا ول غیرت وینی سے جل اٹھتا ہے اور پھر وہ اس کا اظہار بھی کر بیٹھتا ہے۔(اوروہ کہ اٹھتا ہے)

شرک کے ساتھ توحید کا دعویٰ کیے ہو سکتا ہے شرک کفر ہے اور قربِ حق ہے انسان کو دور کرنے کا موجب ہے۔ یہ شیطان تعین وشمنِ خدا کی صفت ہے۔ یہ منافقین کاوطیرہ ہے جنہیں جنم کے سب سے نچلے درجہ میں ہمیشہ کیلئے جلنا ہے۔ غیر تِد بی کی دجہ سے اللہ تعالیٰ کاولی ایسے بدخت کی کارستانیوں کو کیلئے جلنا ہے۔ غیر تِد بی کی دجہ سے اللہ تعالیٰ کاولی ایسے بدخت کی کارستانیوں کو

عیاں کر تا ہے۔ اس کے عیوب افعال خبیثہ اور اس کے جھوٹے دعادی کی کلی کھولٹا ہے۔ اور لوگوں کو بتاتا ہے کہ صدیقین کے احوال اور فنافی القدر کے اس کے تمام دعوے محض جھوٹ ہیں۔ یہ سب پچھ اس کے مکرو فریب کے جال کو تار تار کرنے اور اس فی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے لور اس فی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فعل کو اس پر غلبہ ہو تا ہے وہ اس کے ارادے سے گفتگو کر رہا ہو تا ہے۔ وہ اس جھوٹے افتر اپر واز پر اپنے غصے کا ظہار کر رہا ہو تا ہے۔

لوگاہے نیکبت خیال کر بیٹھتے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ اللہ کادوست لوگوں کی نیبت کر رہاہے۔حالانکہ یہ ممنوع ہے۔کیا یہ شخص دوسر ول کی پیٹھ پیچھے نیبت جوئی کر رہاہے۔

لوگوں کے حق میں یہ اعتراض بہتر خارت نہیں ہو تابلحہ حسبِ ارشاد ربانی زیادہ نقصان کا موجب بنتا ہے۔

> وَإِثْمُهُمَا اَكْبُرُ مِنْ نَفْعِهِمَا (البقره: 219) "اور ان كا گناه بهت برائب ك فائد سے"

ظاہر میں تو یہ رائی ہے نفرت کا اظہار ہے لیکن حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی ماراضکی کا سبب اور اس پر اعتراض ہے۔ ایس منحر ولی کی حالت جیرت و تو قف میں بدل جاتی ہے۔ اسے سکوت وہر داشت چاہیے تھا اور اللہ تعالیٰ کے اس ولی کی بات کی تاویل لازم تھی نہ کہ اعتراض اور اللہ کے ولی پر جھوٹا طعن۔ اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ولی کی ناراضگی اور غصہ اس شخص کی اصلاح کا سبب بن جو تا ہے۔ اور جاتا ہے۔ اور جمالت و جیرت سے رجوع کر لیتا ہے۔ اخلاق ر ذیلہ سے مجتنب ہو جاتا ہے۔ اور جمالت و جیرت سے رجوع کر لیتا ہے۔ ایس یہ چیز ولی اللہ کے حق میں جماد اور مظرور و متکبر شخص کے لئے باعث مخش شامت ہوتی ہے۔

وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى صِراطٍ مُسْتَقِيْمٍ (النور:46). "اورالله تعالى پنچاتا ہے جے چاہتا ہے سید هی راہ تک"

Click

## روشن چراغ کا پنة ديتى ہے اور خوشبو كليول كا

حضرت منتیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا: ایک عقلند انسان سب سے پہلے اپنی ذات اور جسمانی ترکیب میں غور و خوض کر تا ہے۔ پھر تمام مخلو قات اور موجودات میں فکرو تامل کر تا ہے۔ انفسی و آفاقی بید دلا کل اسے خالق وصانع کا پنة دیتے ہیں کیونکہ صنعت صانع پر اور قدرتِ محکمہ فاعلِ علیم پر دلالت کرتی ہے۔ سب اشیاء کا وجود الله کریم کی قدرت کی مر ہون منت ہیں۔ حضر ت ابن عباس رضی الله تعالی عنه نے آیت کریمہ

وَسَخَّرَ لَكُمْ مَافِي السَّمْواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مِنْهُ (الْحَاثِيم :13)

"اوراس نے مسخر کر دیا تمہارے لیے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے سب کاسب اپنے تھم ہے"

عباس نے اس کلام میں ان اسر ار و معرفت کو بیان فرمایا ہے جو صرف ایسے دل پر ظاہر ہو سکتے ہیں جس میں اللی نور ضو فکن ہو۔ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنهماوہ شخصیت ہیں جن کے بارے نبی مکر م علیہ نے نارگاہ خداد ندی میں دعا فرمائی اور التجاکی۔اے اللہ انہیں دین کی سمجھ عطافر مااور انہیں تاویل کاعلم عطاکر۔ التجاکی۔اے اللہ تعالیٰ جمیں ان کے فیوض ویرکات ہے مستفیض فرمائے اور ہماراحشر انہیں پاکان امت کے ساتھ ہو۔ آمین۔

ہرامر کی ایک حقیقت ہوتی ہے اور ہر عمارت کے ستون

حضرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں تہمیں وصیت
کر تا ہوں کہ اللہ تعالی ہے ڈرتے رہنا۔ اس کی فرما نبر داری کرنا۔ ظاہری شریعت
کولازم پکڑنا اپنے دل ہے ہر بر ائی نکال دینا۔ جو دو تخی اور خوش خلقی کا مظاہرہ کرنا
کسی کو تکلیف نہ دینا۔ فقر وافلاس اور تکالیف پر صبر کرنا۔ مشاکح کی عزت و تکریم
کرنا۔ بھائیوں ہے حسن معاشر ہ رکھنا۔ چھوٹوں اور بڑوں کو نصیحت کرناعد اوت
اور نفر ہے کو ترک کرنا۔ ایثار و قربانی اختیار کرنا۔ ذخیر ہاند اوزی ہے بچنا۔ بروں کی
صحبت ہے احتراز کرنا۔ دین و دنیا کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کرنا۔
حقیقت فقریہ ہے کہ تواپنے جیسے کسی انسان کا محتاج نہ ہو۔ اور غناکی
حقیقت ہے کہ اپنے ہم جنسوں ہے بیاز بن جا۔

تصوف کا تعلق میں و قال سے نہیں۔ یہ نعت ریاضت سے ہاتھ آتی ہے۔ اس کیلئے بھوک سمناپڑتی ہے۔ مالوفات و متحسنات ترک کرنے پڑتے ہیں۔
کی درویش سے شروع میں علم وادب کا مطالبہ نہ کر۔ اس سے نرمی ادر محبت کا رویہ اختیار کر۔ کیونکہ یہ مطالبہ اسے وحشت میں ڈال دے گااور رفق ونرمی انس و

www.maktabah.org

111

محبت كانتيجه ہوگی۔ اللہ تصلتوں پر مبنی ہے۔
سخاوتِ ابراہیم علیه السلام
رضائے اسحاق علیه السلام
صبر ابوب علیه السلام
اشار و درکریاعلیہ السلام
خرمتِ بحی علیه السلام
خرمتِ محی علیه السلام
خرقہ پوشی موسی علیہ السلام
سیاحتِ عیسیٰ علیہ السلام

ادر فقرِ سيدِ ناد نبِينا محمد صلى الله تعالى عليه وعلى آله واصحابه وسلم

لوگول سے حسن خلق برتے

حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: میں مہیں وصیت کرتا ہوں کہ اغتیاء سے ملنا تو خود داری بر تنا۔ فقراء کے ساتھ عاجزی اور انکساری سے پیش آنا۔ نذلل واخلاص اختیار کرنا لیعنی الله تعالی کوہمہ وقت

ا مرید کی تربیت میں مشائخ مدر ن کا خاص خیال رکھتے۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث و بلوی فرماتے ہیں کہ ہمارے شیخ بیان کیا کرتے تھے کہ ایک ہندوستانی درویش مکہ مکر مہ میں ہمارے شیخ کی مجبت میں رہنے گا۔ داڑھی نہ رکھنے کی وجہ سے دوسر سے درویشوں نے اسے ہر ابھلا کہا۔ شیخ نے مماری بیدبا تیں اسے متوحش کر دیں گی اوروہ میری محبت سے محروم ہو جائے گا۔ آپ نے اس سے بوی محبت ورواداری کابر تاؤر کھااورا یک دن فرمایا کہ بیٹا! بید کام ہر اہے۔ میرے شیخ طلبہ کی تربیت میں اس بات کا خاص کیاظ فرماتے۔ ترک سنت کوہرا سجھتے مگر کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کواجا گر فرماتے اور ایسے کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کواجا گر فرماتے اور ایسے کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کواجا گر فرماتے اور ایسے کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کو اجا گر فرماتے اور ایسے کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کو اجا گر فرماتے اور ایسے کی طالب علم اور مرید پر سختی نہ فرماتے۔ ہمیشہ بندونصائے سے سنت کی اجمیت کو اجا تھوں کے سات

ول نشین اور محبت بھر نے انداز میں نصیحت کرتے کہ ترک سنت پر ندامت محسوں ہوتی۔ایک بار کچھ لوگوں نے تختی کرنے کامشورہ دیا۔ تارک سنت کودار العلوم سے نکال دینے کامشورہ دیا کہ یہ چیز دین کے طلبہ کو زیبانہیں مگر آپ نے یہ مشورہ قبول نہ کیا کہ یہاں سے نکلنے کے بعد یہ فرائض بھی ترک کرنے لگیں گے۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/

حاضر و ناظر یقین کرنا۔اسباب کے پیدا کرنے میں اللہ کو الزام نہ دینا۔ہمیشہ اس کے حضور اپنی نا توانی اور مختاجی کا اظہار کرتے رہنا۔باہمی محبت پر بھر وسہ کرتے ہوئے اپنے دوست کے حق کو ضائع نہ کرنا۔

بوسے میں اور سیار کی صحبت میں تواضع ، حسن ادب اور سخاوت کا خاص خیال رکھنا۔
نفس کشی میں گئے رہنا یہال تک کہ مجھے زندگی مل جائے اللہ تعالیٰ کے قریب ترین وہ شخص ہے جولوگوں میں سب سے زیادہ حسن خلق رکھتا ہے۔ بہترین اعمال غیر اللہ سے دل کو خالی کرنااور خلق کی طرف عدم التفات ہے۔

یر میں ہے۔ جھ پر حق اور صبر کی تلقین لازم ہے۔ اور دنیامیں دو چیزیں تیرے لیے کافی ہیں۔ ایک فقیر کی صحبت اور دوسرے اللہ کے کسی دوست بندے کی خدمت فقیر سے مرادوہ شخص ہے جولوگوں سے کچھ نہ چاہتا ہو۔

ا پے سے کمتر پر سختی اور دبد بہ کمزوری ہے۔ اپنے سے بلند مرتبہ پر دبد بہ فخر اور اپنے سے بلند مرتبہ پر دبد بہ فخر اور اپنے جسے کمی شخص پر سوئے خلقی ہے۔

ہے بیے کا س پر سوئے گاہے۔ فقر اور تصوف کالب لباب جہد مسلسل ہے۔اس میں کسی کھوولعب کی گنجائش نہیں۔اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو توفیق عطافرمائے۔

### ضبط نفس مسر تول كاذر بعدے

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : اب الله کریم کے دوست جھ پر الله تعالی کی یاد لازم ہے کیونکہ یہ عبادت ہر بھلائی کو جامع ہے۔ الله کی رسی کو مضبوطی سے تھام لے کیونکہ یہ ہر نقصان سے بچنے کا ذریعہ ہے۔ الله کی رسی کو مصائب و آلام کیلئے تیار رکھ۔ تاکہ جب فیصلے کی گھڑی آئے اور کوئی ناخو شگوار واقعہ رونما ہو تو تو سر تسلیم ورضا جھکا سکے۔ زندگی میں بارہا مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے ایسے میں اللہ کے فیصلے پر راضی رہنا سود مند ثابت

ہوتاہ۔

جان لے کہ بچھ سے تیری حرکات و سکنات کے بارے پو چھاجائے گا۔ اب جو چیز بہتر ہے اسے اپنا لے اور فضول و لا یعنی امور سے اجتناب کر۔ تچھ پر اللہ تعالیٰ ، اس کے رسول اور حاکم کی اطاعت لازم ہے۔ فرماز وا کے تمام حقوق اواکر اور اس سے اس کے فرائض کی اوائیگی کا مطالبہ نہ کر اور ہر حال میں اس کے لیے دعا گور ہے۔

مسلمانوں کے بارے حسن طن رکھے۔ اور ان کے بارے اچھاسو چے۔ بھلائی کے ہرکام میں ان سے تعاون کیجئے۔ الی حالت میں تیری رات نہ گزرے کہ کسی کے بارے تیرے دل میں کدورت، بفض یابری سوچ ہو۔ جو تجھ پر ظلم کرے اس کیلئے تودعاکر اور نظر ہمیشہ اپنے پرور دگار پررکھ۔

اکلِ حلال کی کوشش کر۔ عرفانِ اللی سے نہی دامن ہے تواس بارے اہلِ علم سے پوچھ اور اللہ عزوجل سے حیاء کر۔

همنشینی خدااختیار کردوسرول سے تعلق بھی ای کی رضاکی خاطر ہو۔
ہر صبح صدقہ و خیرات کر۔ شام ہو تو اس دن رحلت پانے والے معلمانول کیلئے دعائے معفرت کر۔ نماز مغرب پڑھ کر استخارہ کی دعا کر اور دس بار صبح وشام اللهم اجونا من الناد کاور دکر۔

ان آیات کریمه کاسورت کے اختتام تک ورد ضروری ہے۔ اَعُوْذُ بِاللهِ السَّمِیْعِ الْعَلِیمْ مِنَ الشَّیْطَنِ الرَّجیْمِ "هُوَ اللهُ الَّذِیْ لَا اِللهَ اِلَّاهُوَ عَالِمُ الْغَیْبِ وَ الشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِیْمِ ....... (الحشر :22)

الله توفیق دینے والا اور مدد فرمانے والا ہے۔ کیونکہ الله اعلیٰ و عظیم کے علاوہ کسی کے پاس قوت وطاقت نہیں کہ انسان نیکی

كرے يارائى ہے۔

# محبوب کے پاس اکیلے آ

حضرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا: اللہ تعالی کے ساتھ اس طرح کا تعلق رکھ کہ گویا مخلوق ہے ہی نہیں۔ اور خلق سے بیں تعلق ہو کہ گویا نفس کا وجود ہی نہیں۔ جب تو اللہ تعالی سے بلا خلق تعلق رکھے گا تو تو حید میں کامل ہو جائے گا دور جب خلق سے بلا نفس تعلق قائم کرے گا تو انصاف کرے گا تقویٰ کی راہ چلے گا دور جب خلق سے بلا نفس تعلق قائم کرے گا تو انصاف کرے گا تقویٰ کی راہ چلے گا در مشقوں سے جائے گا۔ مرب کو اپنی خلوت گاہ کے در وازے پر چھوڑ دے۔ اور اکیلے اندر جاہیٹھ تاکہ اپنی خلوت میں اپنی مونس کو باطن کی آئھ سے دکھ سکے۔ اعمال سے ماور اء عالم کا مشاہدہ کرے۔ نفسانی خواہشات زائل ہو جائیں اور اس مقام تک رسائی عاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب حاصل کرے جمال اللہ کا حکم پایا جاتا ہے دور اس میں بدلے گا۔ خاموشی ذکر بن جائے گی اور و حشت کی جگہ انس لے لی گا۔

اے دوست! یمال خلق ہے اخالق ہے۔ خالق کواختیار کرلیا ہے تو پھر کہہ۔ فَاِنَّهُمْ عَدُوَّ لِیْ اِلَّا رَبَّ الْعَالَمِیْنَ (الشعراء: 77) "لیں وہ سب میرے دشمن ہیں سوائے رب العالمین کے"

ميٹھا کھل

حضرت شیخرض الله تعالی عنه دارضاہ نے اس کے بعدیہ فرمایا:
جس نے اللہ کی محبت کامزہ چکھ لیا اے اس کاعر فان نصیب ہو گیا کی
نے حضرت سے پوچھا۔ جس شخص پر تلخی صفر اغالب ہووہ شیرینی یعنی اللہ کی
محبت کامزہ کیے محسوس کرے گا تو آپ نے فرمایا۔
وہ اپنے دل ہے شہو توں کو زائل کر دے۔
اے دوست! جب مؤمن عمل صالح کرتا ہے تو اس کا نفس قلب میں

تبدیل ہو جاتا ہے۔ پھر قلب سِر بن جاتا ہے۔ سِر فنا ہو تا ہے۔ اور فناوجود میں مقلب ہو جاتا ہے۔

## خود سپر دگ اختیار کر محفو ظارہے گا

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: دوستوں کے لیے ہر دروازہ کھلا ہو تاہے۔

اے دوست! فنایہ ہے کہ دیدۂ شہود سے تمام خلق معدوم ہو جائے۔ تیری طبیعت طبع ملائکہ میں تبدیل ہو جائے۔ پھریہ طبع ملائکہ بھی فناہو جائے پھر تو منھاج اول کے ساتھ مل جائے۔اس مقام پر تیرارب مجھے پلائے گاجو پلائے گا۔اور تجھ میں یوئے گاجو یوئے گا۔

اگراس مقام تک رسائی چاہتا ہے تو اسلام قبول کر پھر اللہ تعالی کے سامنے اپنی گردن جھکا دے۔ پھر اللہ کے بارے علم حاصل کر۔ اس کے بعد معرفت حق حاصل کر اور اس سے اگلے درجے میں اپنے وجود کو اس کی ذات کے ساتھ باتی کرلے۔

زھدایک گھڑی کا عمل ہے۔ تقویٰ دوساعتوں کااور معرفت ہمیشہ کا۔

### معاريح كمال

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : اہلِ مجاہدہ دمحاسبہ اور اولی العزم مسیوں کی دس خصلتیں۔ تم بھی انہیں اپناؤ۔ ان دس خصلتوں کو اختیار کردگے اور باذن اللہ ان پر کار بند ہو جاؤ کے توبارگاہ اللی سے منازل شریفہ پاؤگے۔

ا۔ ان دس خصلتوں میں سے پہلی خصلت یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے نام کی بچی ہویا جھوٹی فتم نہ اٹھائے۔ نہ ہی جان یو جھ کر اس گناہ کاار تکاب کرے اور نہ بھول کر کیونکہ جب وہ فتم نہ اٹھانے کا پختہ ارادہ کرلے گااور اس کااپنے آپ کو Click

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari عادی بنالے گا تواس سے سہواً بھی یہ خلطی نہیں گی۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے لیے اپنے انوار و تجلیات کے دروازے کھول دے گا۔ دہ اس کے فوائد کو اپنے دل میں محسوس کرے گا۔ اور زیادہ پرعزم ہو جائے گا۔ جاننے والے اس کی تعریف کریں۔ پڑوی تکریم ہجالائیں گے۔ حتی کہ دوست و آشنا اقتداء کرنے لگیں گے۔ اور دیکھنے والے مرعوب ہو جائیں گے۔

۲۔ دوسری خصلت بیہ ہے کہ جھوٹ سے اجتناب کرے۔نہ کسی کو دھوکہ دینے کی غرض سے جھوٹ یو لے اور نہ ہی مزاح کے طور پر۔ کیونکہ جب انسان جھوٹ سے مکمل اجتناب کر لیتا ہے۔اور دل میں عہد کر لیتا ہے کہ خلاف واقع بات نہیں کرے گا تووہ سے کا عادی بن جاتا ہے۔ ہر صورت اس کے منہ سے سے صادر ہوتا ہے۔جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کے سینے کو کھول دیتا ہے۔ سچائی اس کے علم کوصاف وشفاف کر دیتی ہے۔اور کذب سے بول لا تعلق ہو جاتا ہے کہ گویادہ اس پر ائی ہے واقف ہی نہیں۔جب دہ کسی دوسرے شخص ہے جھوٹی بات سنتاہے تواسے بردی معیوب لکتی ہے۔اور دل میں اسے بہت براسمجھتاہے۔ اگروہ جھوٹ سے احتراز کی دعا کر تا ہے تواللہ تعالی اسے اس کابد لاعطافر ما تا ہے۔ تیسری خصلت یہ ہے کہ جب انسان کیسی سے دعدہ کرے تواسے پوراکرے اور وعدہ خلافی نہ کرے۔ یا پھر کسی سے وعدہ ہی نہ کرے۔ ایفائے عهد ایک مفید خصلت ہے۔ اور سے چیز بہترین رویے کی غمازی کرتی ہے۔ وعدہ خلافی جھوٹ ہے۔ جب ہدہ ایفائے عہد کی خصلت کو اپنالیتا ہے تو اس کیلئے سخاوت اور محبت کا دروازہ کھل جاتا ہے۔دوست اسے پیند کرتے ہیں اور اللہ تعالی اپنی زبان قدرت ہے اس کی مدح وستائش کرتا ہے۔

سے اس مرب و مل و رہے۔ ہم۔ چوتھی خصلت یہ ہے کہ انسان خلق خداکو ملامت نہ کرے۔ چھوٹی سے چھوٹی مخلوق کو بھی تکلیف نہ دے۔ کیونکہ ملامت سے اجتناب ابرار و صدیقین کے اخلاق میں سے ہے ایسے شخص کا انجام اچھا ہوتا ہے۔ وہ دنیا میں اللہ کی امان

#### MIA

میں رہتا ہے۔ اور آخرت میں اس کے لیے بڑے در جات نیار رکھے جاتے ہیں۔ اسے ہلاکت کے گڑ ہوں میں گرنے سے بچالیا جاتا ہے۔ مخلوق کے شر سے اللّٰہ کر یم اسے سلامتی عطا فرما تا ہے۔ اپنے بعد دل پر مهر بانی کرتے ہوئے اسے رزق عطاکر تاہے۔ اور اسے اپنا قرب خشتا ہے۔

۵۔ پانچویں خصلت بیہ ہے کہ انسان کی کیلئے بدد عانہ کرے۔ اگردہ زیادتی کر دے۔ تو بھی اس سے سلسلہ کلام بعد نہ کرے۔ نہ اس سے انتقام لے۔ اللہ تعالیٰ کی فاطر اس پر صبر و مخل کرے۔ اپنے قول و فعل سے اس سے بدلہ نہ لے۔ یہ خصلت انسان کو اعلیٰ منازل پر فائز کرتی ہے۔

جب ہندہ اس خصلت کو اپنالیتا ہے تو دہ دنیاد آخرت میں بلند مرتبہ حاصل کرلیتا ہے۔دورونزدیک کے سب لوگ اسے سے محبت د مودت کا سلوک کرتے ہیں اس کی دعا قبول ہوتی ہے۔ مخلوق میں اسے سربلندی ملتی ہے اور دنیامیں دہ ایمان دالوں کے دلوں میں عزت یا تا ہے۔

۲۔ چھٹی خصلت ہے ہے کہ اہلِ قبلہ کو کافر ، مشرک اور منافق نہ کے۔ یہ خصلت رحمت کے بہت قریب اور درجہ میں بہت بلند ہے۔ یہ سنت کا کمال ہے۔ اور علم اللی میں وخل اندازی سے کمال پر ہیز ہے۔ اس ذریعہ سے انسان اللہ کی ناراضگی سے ج جاتا ہے۔ اللہ کی رضا اور رحمت کے بہت قریب پہنچ جاتا ہے۔ یہ اللہ کر یم تک پہنچانے کے لیے گویا دروازہ ہے جو انسان کو پوری مخلوق کی رحمت و محبث کا وارث منادیتا ہے۔

2۔ ساتویں خصلت یہ ہے کہ انسان گناہوں سے بچے۔ اپنے اعضاء کو غلط کاریوں سے بازر کھے۔ یہ وہ عمل ہے جس کااس دنیامیں دل اور اعضاء کو فوری بدلا دیاجا تا ہے اور آخرت کیلئے بھی نیکیاں ذخیرہ کی جاتی ہیں۔

ہم اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہم سب پر احسان فرمائے۔ ہمیں یہ خصلتیں اپنانے کی توفیق دے اور ہمارے دلوں ہے سب کدور توں کو

نكالبابركر\_\_

جب، برے میں بیروصف پیدا ہوجاتا ہے تورب قدوس اس میں غنا، اور ایمان ویقین کانور پیدا فرمادیتا ہے۔ وہ کسی کو کسی پر ترجیح نمیں دیتاسب مخلوق حق میں اس کے نزدیک برابر ہوتی ہے اسے اس بات پر کامل یقین ہوجاتا ہے کہ اس میں اہل ایمان کی عزت اور اہل تقویٰ کا شرف ہے۔ یہی اخلاص کا قریب ترین

وروارہ ہے۔

الوں میں جو کچھ ہے اسے حرص کی نگاہ سے نہ دیکھے۔وزان کے ہاتھوں میں جو کچھ ہے اسے حرص کی نگاہ سے نہ دیکھے۔ونیاسے بے نیازی بہت بوئی عزت کی بات ہے۔ یمی غناءِ خالص ہے۔اسیا شخص بہت برااباد شاہ ہے۔ای میں فخر ہے۔ای سے صافی یقین حاصل ہو تا ہے۔ یمی کامل و صرح کو تو کل ہے۔ یہ اللہ تعالی پر یقین کا دروازہ ہے۔ زھد کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے بھی ہے۔ اس سے زہد وورع حاصل ہو تا ہے اور بزرگی کی تعمیل ہوتی ہے۔اور یمی علامت ہے ان لوگوں کی جو د خیا ہے۔

علامت ہے ان تو تون ی جود نیا ہے سے سراللد تعان کے بورہ بیاں۔

۱۰ دسویں خصلت یہ ہے کہ انسان تواضع اختیار کرے۔ کیونکہ اس کے ذریعے عابد کا محل پختہ ہوتا ہے اس کی قدرت و منزلت میں اضافہ ہوتا ہے اللہ تعالیٰ اور مخلوق کے نزدیک اس کی عزت و رفعت کی سکیل ہوتی ہے اور دنیا و آخرت کے معاملے میں سے جو چاہتا ہے اس کی قدرت پاتا ہے۔ یہ خصلت تمام آخرت کے معاملے میں سے جو چاہتا ہے اس کی قدرت پاتا ہے۔ یہ خصلت تمام

خصائل جیدہ کی اصل ہے۔ اس ایک خصلت کی باقی تمام خصلت گویا شاخیں ہیں اور اس کی شکیل سے تمام دو سری خصلت میں ہیں۔ اس خصلت تواضع کے ذریعے ہیدہ ان منازل کو حاصل کر لیتا ہے جو منازل صالحین کی ہیں اور ان محبوبان خدا کی ہیں جو شکی و فراخی میں اللہ تعالیٰ سے راضی رہتے ہیں۔ یہ خصلت تقوی کا کمال ہے۔

تواضع

تواضع یہ ہے کہ انسان جس انسان سے ملے اسے اپنے آپ سے بہتر خیال کرے۔اور کے کہ ہوسکتا ہے وہ عنداللہ جھے سے بہتر اوربلند ورجہ ہو۔

اگر چھوٹا ہے تو کے اس نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی نہیں گی۔ حالا تکہ میں
نے گناہ کیے ہیں للذ ابلا شبہ وہ اس لحاظ سے مجھ سے بہتر ہے۔ اگر بردا ہے تو کے اس
نے مجھ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کی ہے۔ اگر عالم ہو تو کئے کہ اسے وہ نعمت
دی گئی ہے جس سے میں محروم ہوں۔ اور جو دولت اسے میسر ہے مجھے حاصل
نہیں اور جو وہ جانتا ہے میں اس سے جاہل ہوں۔ وہ اپنے علم کے مطابق عمل کر تا
ہے۔ اگر جاہل ہے تو کے اس نے جہالت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی جبکہ
میں نے جانتے ہو جھے گناہ کیا۔ اور میں نہیں جانتا کہ ہم دونوں کا خاتمہ کس پر ہو
گا۔ اگر ملنے والا کا فر ہو تو کے کہ کیا خیر کل کو وہ اسلام قبول کر لے اور اس کا خاتمہ
بالخیر ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ میں کفر کر بیٹھوں اور میر می موت بر ائی پر آئے۔
بالخیر ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ میں کفر کر بیٹھوں اور میر می موت بر ائی پر آئے۔
تواضع شفقت اور مہر بانی کا دروازہ ہے۔ یہ بہترین خصلت ہے جے انسان اختیار کر

جب بده اس خصلت کواپنالیتا ہے تواللہ تعالیٰ اے آفاتِ نفسانی ہے چا لیتا ہے اور اسے اس بلند مر ہے تک پہنچادیتا ہے کہ بده اللہ تعالیٰ کے بدوں کواللہ تعالیٰ کیلئے نصیحت کرتا ہے۔ اس کا شار خاصانِ بارگاہ اور محبوبانِ پروردگار میں ہونے لگتا ہے۔اور وہ دشمنِ خداابلیس تعین کا سخت ترین دشمن بن جاتا ہے۔ یکی رحمت کادروازہ ہے۔

اس کے علاوہ انسان کی زبان دوسر ول کی غیبت اور لا یعنی باتول ہے رک جاتی ہے۔ ہس کوئی عمل تواضع کے بغیر سیمیل پذیر نہیں ہوتا۔ تواضع دل ہے کبر و نخوت بغض و کینہ اور دوسر ی تمام برائیول کو نکال دیتی ہے۔ جلوت و خلوت کیساں بن جاتی ہے۔ ظاہر وباطن ایک اور قلب و زبان میں یکسانیت آجاتی ہے۔ انسان خلقِ خدا کی بھلائی چاہنے لگتا ہے۔ کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ کسی کو انسان خلقِ خدا کی بھلائی چاہنے لگتا ہے۔ کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ کسی کو اس وقت تک نصیحت نہیں کر تاجب تک کسی ایک شخص کو بھی برے لفظول سے اور کر رہا ہوتا ہے۔ عیب جوئی عیب جوئی کو پہند کر رہا ہوتا ہے۔ عیب جوئی عبادت کیا بیغام ہے۔ بیاں جس کی اللہ تعالیٰ مدد فرمائے اور اس کے دل اور زبان کو اپنے فضل و کرم اور اس جوئی جاتا ہے۔

سرانی صرف پانی ہے ممکن ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه ارضاه نے فرمایا :اور بیہ نفیجت آپ نے مرض الموت میں فرمائی گویاس کی حیثیت وصیت کی ہے۔
آپ کے بیٹے عبدالوهاب نے آپ رضی الله تعالی عنه کی خدمت میں عرض کی۔ حضور! ہمیں کوئی الیمی نفیجت فرمائے۔ جس پر آپ کے وصال کے بعد ہم عمل پیرا ہو سکیں۔ آپ نے فرمایا الله تعالی ہے ڈرتے رہو۔اس کے علاوہ دل میں کسی اور کا خوف نه رکھو۔ صرف ای سے امیدیں وابسطہ کرو۔ ہر چیزای سے مانگو۔ تمام ضروریات کا ای کو کفیل سمجھو صرف ای پر توکل کرو۔ای کی بارگاہ میں التجاکرو۔کسی اور پر ہم وسہ نہ کرو۔ تو حید پر قائم رہو۔اور ہر طرح سے بارگاہ میں التجاکرو۔کسی اور پر ہم وسہ نہ کرو۔ تو حید پر قائم رہو۔اور ہر طرح سے الله تعالیٰ کو وحدہ لاشر یک یقین کرتے رہو۔

## اے اللہ! میں تیری ملا قات کو پہند کر تا ہوں تو بھی میری ملا قات کو پہند فرما

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : جب دل کامعامله الله تعالی کے ساتھ صحیح ہو جاتا ہے تو کوئی چیز اس سے نہیں تکلی اور کوئی چیز اس سے خالی نہیں ہوتی۔ (یعنی علم و معرفت سے دل خالی نہیں ہوتا اور حکمت اس سے جدا نہیں ہوتی)

آپرضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں ایسامغز ہوں جس کا چھلکا نہیں۔ اور اپنی اولاد سے فرمایا: مجھ سے دور ہو جاؤ۔ ظاہر اُمیں تمہارے ساتھ ہول کیکن باطناً کسی اور کی معیت مجھے حاصل ہے۔

فرمایا: میرے پاس کچھ اور لوگ آنتے ہیں ان کے لیے جگہ چھوڑ دو۔ ان کادب کرو۔ رحمت عظیم یہال ہے۔ ان کے لیے جگہ شگ نہ کرو۔

آپ فرماتے جاتے تھے۔السلام علیکم در حمۃ الله دہر کانۃ!الله تعالیٰ جھے بھی ادر آپ کو بھی بخش دے۔الله تعالیٰ مجھے پر ادر آپ لوگوں پر رحمت فرمائے۔
بھم الله تشریف لائے۔ گر مجھے چھوڑ کر جانے کیلئے نہیں۔ (یعنی میں وصال خداد ندی چاہتا ہوں)۔ایک دن ادر ایک رات تک آپ رضی الله تعالیٰ عنہ یمی فرماتے رے۔

یہ بھی فرمایا: تم پرافسوس! مجھے کی چیز کی پرداہ نہیں۔نہ ملک الموت سے
اور نہ کسی اور فرشتے ہے۔ ہماری ذمہ داری اپنے سواء کسی اور پرمت ڈال سیہ کہہ کر
آپ نے نعر ہبند کیااور اسی روز عشاء کے وقت آپ اپنے خالق سے جاملے۔
آپ کے معیوں عبد الرزاق اور موسیٰ رخھو اللہ تو اللی نہتا ہے کہ آپ

آپ کے بیموں عبد الرزاق اور موٹ رحم مااللہ تعالی نے بتایا ہے کہ آپ اپنے دونوں ہاتھ بلند کرتے پھر انہیں نیچ کر لیتے اور فرماتے۔وعلیم السلام ورحمة

الله دیر کانة! توبه کردادر نیک لوگول کی صف میں داخل ہو جاؤ۔ یہ تمہارے پاس بھی آیا چاہتا ہے۔ اور فرماتے۔ نرمی اختیار کرو۔ پھر اس کے باس ق اور مشی موت آئے (یہ اللہ تعالیٰ کے اس ار شادگر امی ہے تلہے ہو جاء ت سکوۃ الموت بالحق) آپ رضی اللہ عنہ نے یہ بھی فرمایا: تمہارے اور میرے در میان اور تمام مخلوق کے در میان اس قدر بعد اور دوری زمین اور آسانوں کے در میان سے دور دوری خصے دوسر دل پر قیاس نہ کرداور نہ دوسر دل کو مجھ جیسا سمجھو۔

آپ کے بیٹے عبدالرزاق نے پوچھا۔ (حضور!) طبیعت کیسی ہے۔ جسم میں کہیں در دتو نہیں۔ آپ نے فرمایا: مجھ سے پچھ مت پوچھو۔ میں بح عرفان میں فوطہ زن ہوں۔ آپ کے بیٹے عبدالعزیز نے ہماری سے متعلق پوچھاتو فرمایا: میری مرضی کو کوئی نہیں جانتا۔ اور نہ کسی کی سمجھ میں آسکتی ہے۔ اس سے آگاہی انسان کے بس کاروگ نہیں۔ میری ہماری جن اور فرشتہ کی سمجھ سے بھی بالاتر ہے۔ اللہ کے علم سے اللہ تعالیٰ کاعلم ناقص نہیں ہو جاتا۔ حکم بدلتا ہے اور علم لا تبدیل ہے۔ حکم منسوخ ہو جاتا ہے گرعلم منسوخ نہیں ہو سکتا۔ شدیل ہے۔ حکم منسوخ ہو جاتا ہے گرعلم منسوخ نہیں ہو سکتا۔ یہ منسوخ الله مایشناء ویُشِت وُعِنْدَهُ أُمُّ الْکِتَابِ

(الانبياء :23)

"مٹاتا ہے اللہ تعالیٰ جو چاہتا ہے اور باقی رکھتا ہے (جو چاہتا ہے)اوراس کے پاس ہے اصل کتاب" لَایُسْاَلُ عَمَّا یَعْعَلُ وَهُمْ یُسْاَلُوْنَ (الانبیاء: ۳۲) "نہیں پر سش کی جاسکتی اس کام کے متعلق جو وہ کرتا ہے اور ان (تمام ہے) باز پر س ہوگی" صفاتِ الٰی کی خبریں جو ہمیں کلام اللہ سے پینچی ہیں وہ دنیا کے اندر اس

طرح ظہور پزیر ہوتی رہتی ہیں۔ آپ کے بیٹے حضرت عبد الجبارؓ نے پوچھا : کیا جسم میں کہیں در دہے ؟

#### TTM

فرمایا : دل کے سواء جسم کاانگ انگ میرے لیے باعث تکلیف ہے۔ دل محفوظ ہے اور اللّٰہ تعالٰی کے ساتھ اس کامعاملہ صحیح ہے۔

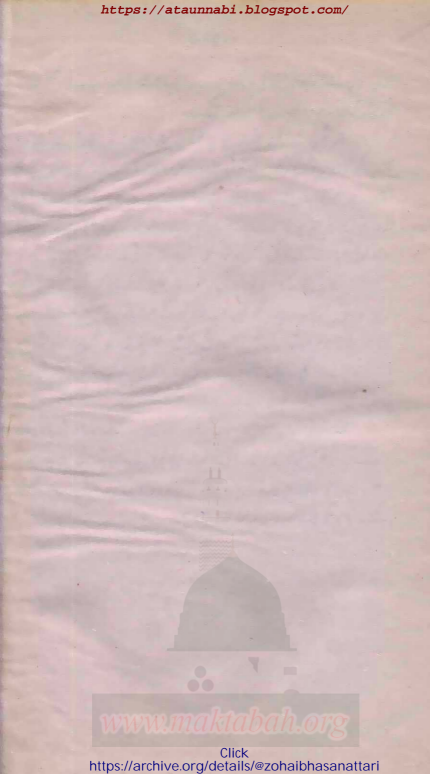
پھر آپ کی زبان اقد س پریہ کلمات جاری ہوئے: اس ذات ہے مدو طلب کر تا ہوں جس کے سواء کوئی معبود نہیں۔جوزندہ ہے اور جس کے لیے فٹا نہیں۔ ہر عیب سے پاک ہے۔ بلند ہے۔ زندہ ہے۔ موت سے نہیں ڈرتا۔ اپنی قدرت سے ہر چیز پر غالب ہے۔ تمام کو موت دیکر فٹاکرنے والا ہے۔ اس کے سواء کوئی عبادت کے لاکق نہیں۔ اور مجر علیہ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں۔

الله تعالیٰ ہمیں ان کی برکوں سے مستفیض فرمائے۔ ہمارا خاتمہ بالایمان کرے۔ اور تمام مسلمانوں کو ایمان کی دولت عطافرمائے۔ ان تمام کی موت اسلام پر ہو۔ اور ہم سب کو نیک بندول سے ملائے۔ رسوائی اور عذاب سے محفوظ رکھے۔ تمام تعریف الله رب رلعالمین کیلئے ہیں۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

www.maktabah.org

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari







www.maktabah.org

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### Maktabah.org

This book has been digitized by <u>www.maktabah.org</u>.

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [www.archive.org]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to <a href="mailto:ghaffari@maktabah.org">ghaffari@maktabah.org</a>, or go to the website and click the Donate link at the top.

www.maktabah.org